
 189 
วารสารจันทรเกษมสาร ปีที่ 27 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม–ธันวาคม 2564 

Journal of Chandrakasemsarn Vol. 27, No. 2, July-December 2021 

 

การสร้างเสริมสุขภาวะแนวพุทธ1 
 

ชาย โพธสิิตา 
สถาบันวิจัยประชากรและสังคม มหาวิทยาลัยมหิดล 

 

บทคัดย่อ 

 อิทธิพลของพุทธศาสนาต่อสังคมและวัฒนธรรมไทยมีนักวิชาการศึกษาเอาไว้จำนวนมาก  

แต่ประเด็นที่ยังมีความรู้จำกัด คือ เรื่องการสร้างเสริมสุขภาวะตามแนวพุทธ บทความนี้เป็น 

ความพยายามจะเติมเต็มช่องว่างทางความรู้นี้ โดยการค้นหาหลักพุทธธรรมที่เหมาะสมและเอื้อ 

ต่อการสร้างเสริมสุขภาวะทั้งสี่ด้าน คือ สุขภาวะทางกาย ทางจิต ทางสังคม และทางปัญญา  

เหตุผลสำคัญของความพยายามนี้ คือ เนื่องจากพระพุทธศาสนาเป็นประทีปส่องทางสู่ชีวิตที่เป็นสุข  

พุทธธรรมน่าจะมีบทบาทสำคัญในการสร้างเสริมสุขภาวะทั้งสี่ด้าน ซึ่งเป็นเป้าหมายสำคัญของ 

การสร้างเสริมสุขภาวะ ทั้งในระดับบุคคลและระดับสังคม ผลการศึกษาพบว่า หลักธรรมเรื่อง  

ภาวนาสี่ในพุทธศาสนาสอดคล้องเป็นอย่างดีกับวัตถุประสงค์หลักของการพัฒนาสุขภาวะ  

ผู้เขียนจึงเสนอในที่นี้ว่า หลักธรรมเรื่องภาวนาสี่เหมาะสมอย่างยิ่งที่จะนำมาประยุกต์ใช้ในทาง 

นโยบายและโครงการสรา้งเสริมสุขภาวะแห่งชาติ 

 คำสำคัญ: แก่นพุทธศาสนา ลักษณะของพุทธศาสนา ธรรม วินัย ภาวนา 4 

  

 
1 ปรับปรุงและขยายความจากการนำเสนอแบบปากเปล่า ในการประชุมสำนักธรรมศาสตร์และการเมือง สำนักงานราชบัณฑิตยสภา 

วันที่ 17 ตุลาคม 2561 

 



 190 
วารสารจันทรเกษมสาร ปีที่ 27 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม–ธันวาคม 2564 

Journal of Chandrakasemsarn Vol. 27, No. 2, July-December 2021 

Health promotion: A Buddhist approach 

Chai Podhisita 
Institute for Population and Social Research, Mahidol University 

 

Abstract 

 Although several studies have identified the influence of Buddhism on Thai society 

and culture, a gap of knowledge still exists regarding the role of Buddhism in health promotion. 

The present article aims to fill this gap of knowledge by identifying a set of the Buddhadharma 

that enhances physical, mental, social and spiritual aspects of health development for individuals 

and society. The rationale for this attempt is that: as Buddhism is widely recognised as a guide 

to a happy life, there must be a set of the Buddhadharma that plays a significant role in this 

regard. It is found that the Buddhist principle of Four Bhavana (lit. four developments) fits well 

with the the main objective of health promotion. It is, therefore, reasonable to recommend that 

the principle of Four Bhavana be applied in all policies as well as programs related to the 

national health promotion. 

 Keywords: Core Content of Buddhism, Features of Buddhism, Dharma, Vinaya, Four Bhavana 

  



 191 
วารสารจันทรเกษมสาร ปีที่ 27 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม–ธันวาคม 2564 

Journal of Chandrakasemsarn Vol. 27, No. 2, July-December 2021 

1. เปิดประเด็น 

“ภิกษุทั้งหลาย เธอทั้งหลาย จงจาริกไป เพื่อประโยชน์เกื้อกูล เพื่อความสุข แก่หมู่ชน เพื่ออนุเคราะห์ชาวโลก… 

เธอทั้งหลายจงแสดงธรรมที่งามในเบื้องต้น งามในท่ามกลาง และงามในเบื้องปลาย  จงประกาศพรหมจรรย์  

อันพร้อมด้วยอรรถและพยัญนะ บริสุทธิ์บริบูรณ์ ครบถ้วน” (พระไตรปิฎก ออนไลน์ เล่มที่ 10 ข้อ 52) 
 

“ศาสนาในอนาคตจะต้องเป็นศาสนาสากล ศาสนาควรอยู ่เหนือพระเจ้าที ่มีตัวตน และอยู ่เหนือคำสอน 

แบบสำเร็จรูปที่ให้คนเชื ่อตามเพียงอย่างเดียว หรือให้พึ ่งเทพเจ้าเป็นหลักใหญ่ คำสอนในศาสนานั้นควร 

ครอบคลุมได้ทั้งเรื่องทางธรรมชาติและทางจิตวิญญาณ และอยู่บนฐานของสำนึกทางศาสนาที่เกิดขึ้นจาก 

ประสบการณ์กับสิ่งทั้งปวง คือ ทั้งธรรมชาติและจิตใจ อย่างเป็นองค์รวมที่มีความหมาย พระพุทธศาสนาตอบโจทย์ 

ข้อนี้ได้ ถ้าจะมีศาสนาใดที่รับมือกับความต้องการทางวิทยาศาสตร์สมัยใหม่ปัจจุบันได้ ศาสนานั้นควรจะเป็น  

พระพุทธศาสนา” (Albert Einstein, the Human Side: New Glimpses from his Archives, Dakas and Banesh, eds. 1989) 
 

 อิทธิพลของพุทธศาสนาต่อสังคมไทยในมิติต่าง ๆ เป็นประเด็นที่นักวิชาการศึกษาไวม้าก  

จนไม่อาจจะนำมาสาธยายในรายละเอียดได้หมดในพืน้ที่อันจำกัดของบทความนี ้ตัวอย่างอิทธิพล 

ของพระพุทธศาสนาต่อสังคมไทยที่ได้มีการศึกษาไว้ในช่วงเวลาที่ผ่านมา เช่น อิทธิพลด้านภาษา 

และวรรณคดี ศิลปะวัฒนธรรม โลกทัศน์ การศึกษา เศรษฐกิจ การเมืองและการปกครอง แต่งาน 

ทางวิชาการที่ว่าด้วยอิทธิพลของพุทธศาสนาต่อการสร้างเสริมสุขภาวะยังมีจำกัด ทั้งนี้อาจเนื่องด้วย 

เหตุผล 2 ประการ คือ (1) อิทธิพลของการแพทย์และสาธารณสุขแบบตะวันตก ซึ่งเริ่มเข้ามาใน 

ประเทศไทยตั้งแต่สมัยรัชกาลที่ 3 แห่งกรุงรัตนโกสินทร์ (พ.ศ. 2367-2394) (สุด แสงวเิชยีร และ  

เสาวรส อิ่มวิทยา, 2526) นับแต่นั้นเป็นต้นมา การแพทย์และสาธารณสุขแบบตะวันตกก็ได้รับ 

การเชื ่อถือและยอมรับมากขึ้นตามลำดับ จนกลายเป็นระบบการแพทย์และสาธารณสุขที่  

แพร่หลายมากที่สุดในประเทศไทยปัจจุบัน (2) ความสนใจด้านพุทธศาสนากับการสร้างเสริม 

สุขภาพในวงการนักวิชาการไทยปัจจุบันยังมีน้อย 

 ในสังคมโลกปัจจุบันส่วนใหญ่รวมทั้งสังคมไทยด้วย ได้เกิดการเปลี่ยนผ่านทางสุขภาพ  

ซึ่ง Abdel Omran เรียกว่า การเปลี่ยนผ่านทางวิทยาการระบาด (Omran, 2005) ประเด็นสำคัญของ 

การเปลี่ยนผ่านนี ้คือ การทีส่าเหตุของความเจ็บป่วยและการตายส่วนใหญ่เปลี่ยนจากโรคติดเชื้อ  

(Communicable Disease - CD) มาเป็นโรคไม่ติดเชื้อ (Non-communicable Diseases - NCD) ซึ่ง 

เป็นโรคที่เกิดจากพฤติกรรมของมนุษย์ รวมถึงการเสื่อมสภาพตามธรรมชาติของอวัยวะในร่างกาย  

การเปลี่ยนผ่านนี้ทำให้หน่วยงานที่ดูแลสุขภาพหันมาให้ความสำคัญกับ “พฤติกรรมสุขภาพ”  

มากขึ้น เริ่มตั้งแต่การบริโภคอาหารไปจนถึงการออกกำลังกาย การพักผ่อน และการอยู่ใน 

สิ่งแวดล้อมที่ดี อีกเรื่องหนึ่งที่ได้รับความสนใจมากขึ้น คือ เรื่องความเชื่อและค่านิยมที่มีผลต่อ 

พฤติกรรมสุขภาพ เช่น ความเชื่อเกี่ยวกับอาหาร สิ่งศักดิ์สิทธิ์ และธรรมเนียมปฏิบัติที่ส่งผลต่อ 



 192 
วารสารจันทรเกษมสาร ปีที่ 27 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม–ธันวาคม 2564 

Journal of Chandrakasemsarn Vol. 27, No. 2, July-December 2021 

สุขภาพและการเข้าถึงบริการทางสุขภาพ อย่างไรก็ตาม ยังมีช่องว่างทางความรู้อยู่ค่อนข้างมาก 

ในเรื่องเกี่ยวกับความเชื่อด้านศาสนา ทั้งในฐานะหลักคำสอนและในฐานะสถาบันทางสังคม  

ว่าสามารถนำมาใช้เพื่อการสร้างเสริมสุขภาพของบุคคลได้หรอืไม่ และมากน้อยเพียงใด 

 บทความนี้เป็นความพยายามอันหนึ่งที่จะเติมเต็มช่องว่างทางความรู้เกี่ยวกับอิทธิพล 

ของศาสนาที่มีต่อการสร้างเสริมสุขภาพ ทั้งในระดับบุคคลและระดับสังคม โดยจะเน้นเฉพาะ 

พุทธศาสนา ผู ้เขียนจะสำรวจดูว่า มีหลักคำสอนอะไรบ้างของพุทธศาสนาที่เอื ้ออำนวยต่อ 

การสร้างเสริมสุขภาพ การพิจารณาเรื ่องนี้อาศัยแนวคิดทางสังคมวิทยาและมานุษยวิทยา 

การแพทย์ที่ว่า สุขภาพของมนุษย์ถูกกำหนดโดยปัจจัยทางสังคมและวัฒนธรรม (Social and  

Cultural Determinant of Health) ไม่น้อยไปกว่าปัจจัยทางการแพทย์ (Medical Factor) ซึ่งหนึ่งใน 

ปัจจัยทางสังคมและวัฒนธรรมก็คือศาสนา 

 ที่มาของความพยายามในครั้งนี้ เกิดจากคำถามซึ่งเราอาจได้ยินบ่อย ๆ ในปัจจุบันนี้ว่า  

“ศาสนายังมีประโยชน์และจำเป็นสำหรับชีวิตสมัยใหม่อยู ่หรือไม่?” คำถามทำนองนี้ท้าทาย 

บทบาทของศาสนาโดยตรง ความจริงความสงสัยเกี่ยวกับบทบาทของศาสนาต่อชีวิตคนในสังคมนั้น  

เคยมีมาแล้วในสังคมตะวันตกในอดีต ดังเช่นกรณีที่นักปรัชญาชาวเยอรมัน ชื่อ ฟรีดิช นีชเช  

(Friedrich Nietzsche ค.ศ. 1844-1900) พูดผ่านตัวละครในหนังสือเรื่อง The Gay Science ของ 

เขาว่า “พระเจ้าตายแล้ว – God is dead.” (Nietzsche, 2001 [1882]) 

 แต่ในอีกด้านหนึ่ง ยังมีนักวิชาการสมัยใหม่จำนวนหนึ่งชี้ให้เราเห็นว่า ศาสนายังจำเป็น 

ในสังคมสมัยใหม่ เช่น นักสังคมวิทยาชาวอเมริกันชื่อ Peter Berger (คศ. 1929-2017) บอกว่า  

การที่โลกสมัยใหม่เจริญขึ้นไม่จำเป็นต้องหมายความว่าศาสนาจะเสื่อมลง ศาสนายังมีประโยชน์  

และมีความสำคัญสำหรับชีวิตในปัจจุบัน เช่นเดียวกับที่เคยเป็นมาแล้วในอดีต (Berger, 2008)  

นักปรัชญาหลายคนก็บอกเราว่า โดยธรรมชาติแล้วมนุษย์เป็นสัตว์ที่มีศาสนา ขณะที่นักการศาสนาเอง 

ก็บอกว่า ศาสนาทำให้มนุษย์ต่างจากสัตว์อื ่น โดยการวางกรอบความหมายของชีวิตและ 

การดำเนินชีวิตให้แก่เรา ศาสนาบอกให้รู้ว่าเราเป็นใคร สังกัดอยู่ในกลุ่มไหน และตัวตนของเรา 

เป็นอย่างไร ประการสำคัญคือ ศาสนาให้คำตอบสำหรับเรื่องที่ยากที่สุด คือเรื่องความสุข ความทุกข์  

รวมทั้งเรื่องของชีวติและความตายด้วย (Robert, 1995; Sacks, 2011, 2012; Danfort, 2015) 

 บทความนี้ต้องการจะหาคำตอบสำหรับคำถามง่าย ๆ ที่ว่า นอกจากจะมีอิทธิพลต่อชวีิต 

ทางสังคมและวัฒนธรรมของไทยแล้ว พุทธศาสนามีหลักธรรมอะไรบ้างที่สร้างเสริมสุขภาพ 

สำหรับบุคคลและสังคม? วัตถุประสงค์สำคัญสำหรับบทความนี้ คือ เพื่อค้นหาหลักพุทธธรรมที่ 

สามารถนำไปประยุกตใ์ช้ได้ในการสร้างเสริมสุขภาวะ ทั้งนี ้โดยมีขอ้สมมติพื้นฐาน (Basic Assumption)  

ว่า ถ้าพุทธศาสนาเป็นประทีปส่องทางสู่การมีชีวิตที่เป็นสุข ดังที่เชื่อกันทั่วไปในหมู่ชาวพุทธแล้ว  



 193 
วารสารจันทรเกษมสาร ปีที่ 27 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม–ธันวาคม 2564 

Journal of Chandrakasemsarn Vol. 27, No. 2, July-December 2021 

พุทธธรรมคือหลักคำสอนของพระพุทธศาสนา น่าจะมีบทบาทสำคัญในการสร้างเสริมสุขภาวะ 

อันเป็นเป้าหมายที่สำคัญ ทั้งในระดับบุคคลและระดับสังคมด้วย 

 ในสาระสำคัญแล้ว “สุขภาพ” กับ “สุขภาวะ” มีความหมายคล้ายกัน แม้ว่าจะมี 

รายละเอียดแตกต่างกันบ้างเล็กน้อยก็ตาม ตามความหมายที่ให้ไว้ใน พระราชบัญญัติสุขภาพ 

แห่งชาติ พ.ศ. 2550 สุขภาพ หมายถึง “ภาวะของมนุษย์ที่สมบูรณ์ทั้งทางกาย ทางจิต ทางปัญญา  

และทางสังคม เชื่อมโยงกันเป็นองค์รวมอย่างสมดุล” (สำนักงานคณะกรรมการสุขภาพแห่งชาติ,  

2550) ส่วน สุขภาวะ ธรรมนูญว่าด้วยระบบสุขภาพแห่งชาติ ฉบับที่ 2 พ.ศ. 2559 ได้ให้ความหมาย 

ที่มีรายละเอียดและชัดเจนมากขึ้นว่า หมายถึง “ภาวะที่บุคคลมีร่างกายแข็งแรง มีอายุยืนยาว  

มีจิตใจที่ดี มีความเมตตากรุณา ยึดมั่นในคุณธรรม จริยธรรม ดำเนินชีวิตอย่างมีสติสัมปชัญญะ 

และใฝ่รู้ สามารถคิดเป็นทำเป็น มีเหตุมีผล อยู่ในสังคมได้อย่างเป็นสุข การมีสุขภาวะเป็นเรื่อง 

ที่เชื่อมโยงสัมพันธ์กันอย่างเป็นองค์รวม โดยเริ่มจากตนเอง ไปสู่ครอบครัว ชุมชน วัฒนธรรม  

สิ่งแวดล้อม การศึกษา เศรษฐกิจสังคม การเมือง และอื่น ๆ” (สำนักงานคณะกรรมการสุขภาพ 

แห่งชาติ, 2559) 

 การนำเสนอต่อไปนี้จะเริ่มด้วยการแสดงให้เห็นสิ่งที่ถือว่าเป็นแก่นของพุทธศาสนา คือ  

ธรรม และ วินัย หรือ ธรรมวินัย จากนั้นจะแสดงลักษณะสำคัญของพุทธศาสนา จุดเน้นของ 

บทความนีอ้ยู่ทีก่ารเสนอหลักพุทธธรรม ที่เห็นว่ามีนัยโดยตรงต่อการสร้างเสริมสุขภาวะทั้ง 4 ด้าน  

คือ ทางกาย ทางจิต ทางปัญญา และทางสังคม ตอนท้ายของบทความเป็นการอภิปรายสั้น ๆ  

เกี่ยวกับแนวทางที่ชาวพุทธไทยจะได้รับประโยชน์ จากการนำเอาหลักพุทธธรรมที่จะเสนอต่อไปนี้  

ไปใช้ในชีวติประจำวัน เพื่อเป็นการสร้างเสริมสุขภาวะตามแนวพุทธ 
 

2. แก่นพระพุทธศาสนา 

 ทั้งหมดทั้งมวลที่ถือว่าเป็นพระพุทธศาสนานั้นประกอบด้วยส่วนสำคัญ 2 ส่วนเท่านั้น  

คือ ธรรม กับ วินัย หรือเรียกรวม ๆ ว่า ธรรมวินัย ธรรมและวินัยนี้แหละคือแก่นหรือเนื้อหา 

ทั้งหมดของพุทธศาสนา (พระพรหมคุณาภรณ์, 2558) พระพุทธองค์ตรัสว่า เมื ่อพระองค์  

ปรินิพพานแล้ว ธรรมวินัยจะเป็นสิ่งที่แทนพระองค์ต่อไป แต่ธรรมคืออะไร และวินัยคืออะไร เป็น 

เรื่องที่เราควรทำความเข้าใจให้ชัดก่อนที่จะพิจารณาต่อไปว่า หลักคำสอนของพระพุทธศาสนา 

เรื่องอะไรทีม่ีนัยต่อการสรา้งเสริมสุขภาวะ 

 2.1 ธรรม 

 ธรรม หรือ ธรรมะ ในพุทธศาสนา มีความหมายหลายอย่าง สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์  

(2560: 345-362) กล่าวไว้ในหนังสือ ตามพระใหม่ไปเรียนธรรม ว่า ธรรม เป็น “คำยิ่งใหญ่  

ที่แปลยากที่สุด” (น. 354) แตท่่านได้ให้ความหมายสำคัญที่ควรเข้าใจไว้ 4 ความหมาย คือ:  



 194 
วารสารจันทรเกษมสาร ปีที่ 27 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม–ธันวาคม 2564 

Journal of Chandrakasemsarn Vol. 27, No. 2, July-December 2021 

  (1) หมายถึง ธรรมชาติ คือสิ่งทั้งหลายบรรดามี ที่เกิดที่มีตามธรรมดาของมัน  

ในความหมายนี้ธรรมครอบคลุมทุกสิ่งทุกอย่าง กล่าวอย่างถึงที ่สุดแล้ว ไม่มีอะไรที่ไม่เป็น  

“ธรรม” ไม่ว่าจะเป็นรูปธรรมหรือนามธรรม ไม่ว่าจะเป็นสิ่งที ่เกิดขึ้นเพราะมีปัจจัยปรุงแต่ง  

หรือไม่มีปัจจัยปรุงแต่ง ไม่ว่าจะเป็นกุศลธรรมหรืออกุศลธรรม โลกิยธรรมหรือโลกุตรธรรม ฯลฯ  

โดยสรุป ธรรมในความหมายนี้ครอบคลุมทุกอย่าง รวมถึงนิพพานซึ่งก็เป็นธรรมสูงสุดด้วย 

  (2) หมายถึง ธรรมดา คือภาวะความเป็นไปตามที่เป็นจริงของธรรมชาติ หรอืความจริง 

ของธรรมชาติ หรือกฎธรรมชาติ ในทัศนะของพุทธศาสนาความจริงของธรรมชาติ หรือกฎของ 

ธรรมชาติ คือ การเกิดขึ้น ตั้งอยู่ และดับไป ธรรมในความหมายนี้มีความสำคัญที่สุด เพราะเป็น 

สัจธรรมเกี่ยวกับธรรมชาติทั้งปวง ตามความหมายนี้ เราอาจจะกล่าวได้ว่า ธรรมชาติก็คือสิ่งที่ 

เป็นไปตามธรรมดา และธรรมดาก็คือความเป็นจรงิหรอืกฎของธรรมชาติ 

  (3) หมายถึง ธรรมจริยา คือข้อที่มนุษย์ต้องปฏิบัติให้สอดคล้องกับธรรมดา คือ 

สอดคล้องกับความเป็นจริงของธรรมชาติ เพื่อให้เกิดผลดี อาจกล่าวได้ว่าธรรมในความหมายนี้ 

เป็นผลของความรู้เข้าใจธรรมดาหรอืกฎของธรรมชาติ (ตามความหมายที่ 2)  

  (4) หมายถึง ธรรมเทศนา คือคำสอนทั ้งหมดที่พระพุทธเจ้าทรงแสดงตลอด 

พระชนมายุของพระองค์ และที่ถูกถ่ายทอดสืบมาจนถึงปัจจุบัน สิ่งที่พระพุทธองค์ทรงสอนนั้น 

ครอบคลุมธรรมที่กล่าวในความหมายที่ 1-3 ข้างต้น นั่นคือทั้งหมดที่พระพุทธองค์ทรงสอนเป็น 

เรื่องของธรรมชาติ ธรรมดาของธรรมชาต ิและธรรมจรยิา 

 ธรรมที่หมายถึงความจริงหรือกฎธรรมชาติ (ความหมายที่ 2) มีความสำคัญอย่างยิ่ง 

ต่อการปฏิบัต ิ(ในความหมายที่ 3) การรู้เข้าใจธรรมชาติและกฎของธรรมชาติมีประโยชน์อย่างน้อย  

2 ประการ 

  ประการแรก การรู ้เข้าใจอย่างแจ้งประจักษ์ในธรรมชาติและกฎของธรรมชาติ  

จะช่วยให้เราสามารถปฏิบัติให้สอดคล้องกับธรรมชาติได้ ยกตัวอย่าง เช่น ร่างกายของเรา 

เป็นเรื่องธรรมชาติ ถ้าเรารู้ว่าธรรมดาของร่างกายซึ่งเป็นสิ่งธรรมชาตินั้นต้องการอาหารที่ดีทั้งใน 

ด้านคุณภาพและปริมาณ ต้องการการพักผ่อนที่เหมาะสม และต้องการสิ่งแวดล้อมที่ดี เพื่อทำให้ 

ร่างกายแข็งแรง ไม่มีโรคภัย เราก็ต้องพยายามปฏิบัติให้ถูกต้องตามนัน้ (นั่นคือต้องมี ธรรมจรยิา) 

  ประการที ่สอง การรู ้และเข้าใจอย่างแจ้งประจักษ์ในธรรมชาติและกฎของ  

ธรรมชาติ จะช่วยให้บุคคลวางท่าทีต่อความเป็นไปของชีวิตและต่อธรรมชาติได้ถูกต้อง ไม่หวั่นไหว 

เมื่อประสบกับความแปรปรวนต่าง ๆ เพราะรู้เข้าใจดีว่านั่นเป็นธรรมดาของธรรมชาติที่มีการเกิดขึ้น  

ตั้งอยู่ และดับไปตามเหตุปัจจัย ท่าทีที่ตัง้มัน่ไม่หวั่นไหวเพราะความเข้าใจความจริงของธรรมชาติ 



 195 
วารสารจันทรเกษมสาร ปีที่ 27 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม–ธันวาคม 2564 

Journal of Chandrakasemsarn Vol. 27, No. 2, July-December 2021 

ที่ถูกต้องเช่นนี้ จะช่วยให้มีชีวิตที่ไม่เป็นทุกข์ แม้ในยามที่ประสบความสูญเสีย พลัดพราก  

ความเจ็บป่วย หรอืความตาย 

 ธรรมในพุทธศาสนามีจำนวนมาก แต่มากเท่าไรไม่มี ใครสามารถตอบได้ในแง่ของ 

จำนวน แมค้ัมภรี์พระไตรปิฎกที่รวบรวมพุทธธรรมที่กว้างขวางใหญ่โตที่สุด ก็ไม่มีใครทำเป็นสถิติ 

เอาไว้ว่ามีธรรมทั้งหมดจำนวนเท่าไร นอกจากนี้ยังมีธรรมอีกมากที่อยู่นอกพระไตรปิฎก เช่น  

ในคัมภรีพ์ุทธศาสนาระดับรองลงมา และในคัมภีร์เหล่านั้นจะมธีรรมจำนวนมากเท่าไรก็ยังไม่มีใคร 

นับจำนวนเอาไว้ เท่าที่เห็นศึกษากันในประเทศไทยมีการรวบรวมธรรมไว้เป็นหมวด ๆ หมวดธรรม 

ที่ว่านี้ คือ “หลักธรรมที่แสดงไว้โดยจำนวนหัวข้อ เป็นชุด ๆ ชุดหนึ่ง ๆ เรียกว่าหมวดธรรมหนึ่ง ๆ  

หมวดธรรมเหล่านี้เป็นคำสอนในพระพุทธศาสนาเพียงส่วนหนึ่งเท่านั้น นอกจากคำสอนประเภท 

หมวดธรรมแล้ว ยังมีคำสอนประเภทคาถา ภาษิต ธรรมกถา และโอวาทานุสาสนี2ต่าง ๆ อีก 

เป็นอันมาก” (พระพรหมคุณาภรณ์, 2559: 3) เฉพาะธรรมที่จัดเป็นหมวด ๆ นี้ มีตั้งแต่หมวดที่มี 

หัวข้อธรรมข้อเดียวไปจนถึงหมวดที่มีหัวข้อธรรม 10 ข้อ และมากกว่า 10 ข้อ อย่างไรก็ตามไม่ว่า 

ธรรมจะมีมากเท่าไร แต่ธรรมทั้งหมดในพระพุทธศาสนามีเนื้อหาที่รวมลงในเรื่องความไม่ประมาท 

ทั้งนั้น นั่นคือพุทธธรรมทั้งหมดสอนให้เราดำรงชีวติด้วยความไม่ประมาท 

 2.2 วินัย 

 ส่วนประกอบสำคัญอีกส่วนหนึ่งของพุทธศาสนาคือ วินัย ซึ่งมีความหมาย 2 อย่าง  

แต่ทั้งสองความหมายก็เป็นเรื่องเดียวกัน ในความหมายแรกวินัยหมายถึง “ระเบียบแบบแผน 

สำหรับฝึกฝนควบคุมความประพฤติของบุคคล ให้มชีีวติที่ดีงามเจริญก้าวหน้า และควบคุมหมู่ชน 

ใหอ้ยู่ร่วมกันด้วยความสงบเรียบร้อยดีงาม” ในความหมายที่สองวินัย หมายถึง “ประมวลบทบัญญัติ 

ข้อกำหนดสำหรับควบคุมความประพฤติไม่ให้เสื ่อมเสียและฝึกฝนให้ประพฤติดีงามเป็นคุณ  

เกื้อกูลยิ่งขึ้น” (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์, 2561 : 402) ในความหมายที่สองนี้ วินัยก็คือ  

ประมวลสิกขาบท หรอืที่เราเข้าใจกันทั่วไปว่าศลี ซึ่งเป็นข้อที่บุคคลพึงศกึษาให้เข้าใจแล้วนำไปปฏิบัติ  

ในพุทธศาสนาวินัยแบ่งออกเป็น 2 ประเภท สำหรับผู้ที่อยู่ในสถานะและในชุมชนที่ต่างกัน คือ 

  1) วินัยของพระภิกษุ (อนาคารยิวินัย) คือวินัยหรอืศลีสำหรับบรรพชิต ประกอบด้วย 

ศีล 4 หมวด เรียกว่า ปาริสุทธิศีล 4 ที่บัญญัติสำหรับผู้ที่ใชชี้วติอยู่ในเพศบรรพชิต คือ 

 
2 คาถา ในที่นี้ไม่ได้หมายถงึสิ่งเดียวกับที่เราเข้าใจกันทั่วไปว่า หมายถึงคำที่ใช้เสกเป่าเพื่อให้เกิดความศักดิ์สิทธ์ิ อย่างที่เรียกว่า 

คาถาอาคมในทางไสยศาสตร์ แต่หมายถึงคำประพันธ์ประเภทร้อยกรองในภาษาบาลี ; ภาษิต หมายถึง คำกล่าว คือคำ 

หรือข้อความ ที่พระพุทธองค์ตรัสไว้ หรือที่พระสาวกกล่าวไว้; ธรรมกถา หมายถึงคำบรรยายหรือข้อความอธิบายธรรม;  

โอวาทานุสาสนี หมายถงึ คำกล่าวสอนหรือพร่ำสอน ในทางธรรม [ดูความหมายของคำเหล่านี ้ใน สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ 

(ป. อ. ปยุตฺโต), 2561] 



 196 
วารสารจันทรเกษมสาร ปีที่ 27 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม–ธันวาคม 2564 

Journal of Chandrakasemsarn Vol. 27, No. 2, July-December 2021 

   (1) ปาติโมกขสังวรศีล โดยทั่วไปคือศีล 227 ข้อ สำหรับผู้ที่บวชเป็นภิกษุใน 

พุทธศาสนา 

  (2) อินทรียสังวรศีล คือการสำรวมอินทรีย์ ผู้ที่ครองเพศบรรพชิตต้องสำรวม 

อริยาบททั้งสี่ (ยืน เดิน นั่ง นอน) ในทุกอิริยาบทภิกษุจะต้องสำรวมระวังไม่ให้บาป 

อกุศลครอบงำเมื่อรับรู้อารมณ์ทางตา หู จมูก ลิน้ กาย ใจ 

   (3) อาชีวปาริสุทธิศีล คือข้อกำหนดในการเลี้ยงชีพที่ชอบเหมาะสมกับการเป็น 

บรรพชิต เช่น ไม่หลอกลวงเขาเลี้ยงชีพ ไม่ทำงานอาชีพเหมือนผู้ที่เป็นฆราวาส แต่ทำ 

เฉพาะกิจทีเ่หมาะสมและเกือ้กูลต่อการประพฤติพรหมจรรย์เท่านั้น  

   (4) ปัจจยสันนิสิตศีล คือการพิจารณาให้เห็นประโยชน์ที่แท้จริงก่อนแล้วจึง 

บริโภคหรอืใช้สอยปัจจัยสี่ (อาหาร เครื่องนุ่งห่ม ที่อยู่อาศัย ยารักษาโรค) ไม่บริโภคด้วย 

ตัณหา ด้วยความสนุกสนานมัวเมา หรือเพื่อโอ้อวด แต่บริโภคโดยคำนึงถึงจุดมุ่งหมาย 

และประโยชน์ที ่แท้จริงของปัจจัยสี่เป็นหลัก เพื่อเกื ้อกูลต่อสุขภาพและการทำงาน 

ที่เหมาะสมกับการเป็นบรรพชิต 

  2) วินัยสำหรับฆราวาส (อาคาริยวินัย) หรือวินัยสำหรับคฤหัสถ์ผู้ครองเรือน  

ประกอบด้วยบทฝึกหัดทางกาย ทางวาจา และทางใจ ที่จะส่งผลในด้านบวกต่อการอยู่ร่วมกับ  

ผูอ้ื่นในสังคม คือ 

  (1) ทางกาย - เว้นจากการฆ่าสิ่งที่มีชีวิต การถือเอาของที่เจ้าของมิได้ให้ และ 

การประพฤติผิดต่อผู้อื่นในทางเพศ (ประพฤติผิดในกาม) รวมถึงเว้นจากการบริโภค 

ของมนึเมาและสิ่งเสพติดทุกอย่างดว้ย 

  (2) ทางวาจา - เว้นการพูดเท็จ พูดคำหยาบ พูดส่อเสียด พูดเพ้อเจอ้ 

  (3) ทางใจ - เว้นการละโมบจ้องจะเอาของผู้อื ่น การคิดร้ายต่อผู ้อื ่น และ 

การเห็นผิดทำนองคลองธรรม 

 โดยสรุปวินัยสำหรับฆราวาสทั้งหมด ก็คอืการงดเว้นจากการกระทำที่เป็นอกุศล 10 ประการ  

(หรืออกุศลกรรมบท 10 คือทางกาย 3, ทางวาจา 4, ทางใจ 3) โดยนัยแล้วการเว้นจากสิ่งที่เป็น 

อกุศลข้างต้นก็คือการเปิดทางให้ปฏิบัติสิ่งที่เป็นกุศลนั่นเอง (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์, 2561:  

402-403) 

 แม้ว่าวินัยสำหรับพระภิกษุและวินัยสำหรับฆราวาส จะมุ่งฝกึฝนและควบคุมความประพฤติ 

ส่วนบุคคล แต่ผลที่เกิดขึน้ก็เป็นประโยชน์ทั้งแก่บุคคลและแก่หมู่คณะหรือสังคม กล่าวคือ ในส่วน 

ของบุคคล วินัยทำให้ผู้ปฏิบัติมีความเรียบร้อย ทั้งทางกาย วาจา และใจ ทำให้พร้อมที่จะทำความดี 

ในขั ้นที ่สูงขึ ้นไป ในส่วนของสังคม วินัยช่วยให้เกิดความสงบเรียบร้อย เกื ้อกูลต่อการมี 

ความสัมพันธ์อันดีของสมาชิกในหมู่คณะ สังคมที่คนมีวินัยเป็นสังคมที่คนวางใจและเชื่อใจกันได้  



 197 
วารสารจันทรเกษมสาร ปีที่ 27 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม–ธันวาคม 2564 

Journal of Chandrakasemsarn Vol. 27, No. 2, July-December 2021 

เป็นสังคมที่เอื้อต่อการสร้างสรรค์ความดีงาม ทั้งเพื่อตนเองและเพื่อส่วนรวม สังคมที่คนมีวินัย 

เป็นสังคมสุขภาวะ  
 

3. ลักษณะสำคัญของพุทธศาสนา 

  เนื่องจากทั้งหมดทั้งมวลของคำสอนในพุทธศาสนาประกอบด้วยธรรมและวินัย  

ดังที่กล่าวแล้วข้างต้น ดังนั้นลักษณะสำคัญของพุทธศาสนาก็สามารถจะบอกได้จากลักษณะ 

สำคัญของธรรมวินัย พระพรหมคุณาภรณ์ (2558) ได้ประมวลลักษณะสำคัญของธรรมวินัย 

ในพุทธศาสนาไว้ 15 ประการ ดังได้สรุปมาเสนอไว้ในตารางที่ 1 ในสาระสำคัญแล้วลักษณะทั้ง  

15 ประการนี้บอกให้เราทราบว่าพุทธศาสนาสอนอะไร สอนอย่างไร และสิ่งที่สอนมีจุดมุ่งหมาย 

อย่างไร 
 

ตารางที่ 1 ลักษณะสำคัญของพุทธศาสนา 

ลักษณะสำคัญ ความหมาย/สาระสำคัญ 

1. มีคำสอนและ 

การปฏบัิตท่ีิเป็นกลาง 

พุทธศาสนายึดหลัก มัชฌิมาปฏิปทา คือทางสายกลาง ทั้งในด้านการกระทำ

และในด้านความคิดเห็น ไม่สุดโต่งไปด้านใดด้านหนึ่ง ให้ความสำคัญวัตถุกับ

จิตใจเสมอกัน เนน้ดุลยภาพในการปฏบัิตทุิกเร่ือง ตั้งแต่การดำเนนิชีวิต ไปจนถึง

การปฏบัิตธิรรมขัน้สูง  

2. มหีลักการเป็นสากล พุทธศาสนาสอนเกี่ยวกับสัจธรรมซึ่งเป็นความจริงที่เป็นกลาง ไม่ขึ้นต่อบุคคล 

กลุ่ม พวก หมู่เหล่า หรือแม้แต่ตัวพุทธศาสนาเอง เช่น สอนว่าการฆ่าเป็นบาป  

นี่เป็นสากล ไม่ว่าจะฆ่าใครกลุ่มใดก็เป็นบาป สอนความจริงที่มีอยู่ตามธรรมดา 

เรียกว่ากฎธรรมชาติของสรรพสิ่ง คือ การเกิดขึ้น ตั้งอยู่ และดับไป ตามเหตุ

ปัจจัยของสิ่งนัน้ ๆ 

3. ถือว่าท้ังเนื้อหาสาระ

และรูปแบบมี

ความสำคัญ 

พุทธศาสนามีธรรมเป็นสาระ คือเป็นหลักความจริง ซึ่งมีอยู่ตามธรรมดาของมัน 

และมวีนิัยเป็นรูปแบบ เป็นระบบ เป็นกตกิา ธรรมเป็นเร่ืองของบุคคล วินัยเป็นเร่ือง

ของสังคม ธรรมกับวินัยสัมพันธ์กัน ธรรมเป็นที่อิงของวินัย ส่วนวินัยเป็นข้อบังคับ

แบบแผนของสังคมท่ีเกือ้กูลการปฏิบัตธิรรม 

4. เป็นกรรมวาท  

กิริยวาท และวริิยวาท 

พุทธศาสนาสอนหลักกรรม คือหลักที ่ถ ือว่าคนจะชั ่วจะดีอยู ่ท ี ่การกระทำ  

(กรรมวาท) กรรมใดที่คนทำแล้วก็เป็นอันทำ (กิริยวาท) และสอนว่าความเพียร 

มผีลจรงิ บุคคลพงึทำหนา้ทีก่ารงานด้วยความเพยีรพยายาม (วริิยวาท) 

5. เป็นวภิัชชวาท ไม่มองหรือวินจิฉัยความจริงเพียงด้านเดียว แต่มองแบบจำแนกแยกแยะ ครบทุกแง่ 

ทุกมุม ไม่ดิ่งไปด้านใดด้านหนึ่ง ท่าทีหรือปฏิกิริยาต่อสิ่งทั ้งหลายของชาวพุทธ  

เป็นท่าทีที่มองสิ่งต่าง ๆ อย่างวิเคราะห์ และจำแนกแจกแจง ไม่ตัดสินสิ่งต่าง ๆ 

แบบ “ฟันธง” ไปด้านเดียว  

  



 198 
วารสารจันทรเกษมสาร ปีที่ 27 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม–ธันวาคม 2564 

Journal of Chandrakasemsarn Vol. 27, No. 2, July-December 2021 

ตารางที่ 1 (ต่อ) 

ลักษณะสำคัญ ความหมาย/สาระสำคัญ 

6. มุ่งอสิรภาพ ความหลุดพ้นหรืออิสรภาพ เป็นท้ังเป้าหมายและหลักการสำคัญของพุทธธรรม 

พุทธศาสนามุ่งให้คนมอีสิรภาพ โดยฝึกตนท่ีจะไม่ยึดติดในสิ่งท้ังหลาย ซึ่งเป็นไป

ตามเหตุปัจจัยของมัน จนกระทั่งรู้ความจริงชัดแจ้งแล้ว ก็จะมีจิตหลุดพ้นเป็น

อสิระ ไม่เป็นทุกข์  

7. เป็นศาสนาแห่ง

ปัญญา 

พุทธศาสนาไม่ใช่ศาสนาแห่งศรัทธา แต่เป็นศาสนาแห่งปัญญา แม้จะยอมรับ

ความสำคัญของศรัทธา เช่นเดียวกับยอมรับความสำคัญของศีลและสมาธิ  

แต่ปัญญาคือสุดยอดของธรรมทั้งปวง ปัญญาขั้นสูงสุดคือปัญญารู้ ในสัจธรรม 

ท่ีจะตัดเครื่องผูกมัดคนจากทุกข์ได้  

8. สอนหลักอนัตตา พุทธศาสนาประกาศหลักสำคัญเกี่ยวกับความจริงของสิ่งทั้งหลาย คือหลัก

อนัตตา ซึ่งมีสาระสำคัญว่า สิ่งท้ังหลายจะให้เป็นไปตามความปรารถนาของเรา

ไม่ได้ เพราะมันดำรงอยู่ตามกฎธรรมดาของมัน ไม่มีตัวตนคงที่ เช่น ชีวิตและ

ร่างกายเป็นตัวอย่าง ผู ้ที ่เห็นความเป็นอนัตตาคือผู ้ที ่เข้าถึงจุดหมายของ 

พุทธศาสนา  

9. มองสิ่งท้ังหลายตาม

ความสัมพันธ์ของเหตุ

ปัจจัย 

พุทธศาสนามองสิ่งทั้งหลายตามความสัมพันธ์แห่งเหตุปัจจัย อนัตตาก็คือหลัก

ความเป็นไปตามเหตุปัจจัย สิ่งท้ังหลายไม่มอีะไรมอียู่เป็นอยู่ได้ตามลำพัง แต่อิง

อาศัยกันและกัน และเป็นไปตามเหตุปัจจัย หลักนี้คือ “อิธัปปัจยตา” หรือ 

“ปฏจิจสมุปบาท”  

10. เชื่อว่ามนุษยจ์ะ

ประเสริฐได้ด้วยการ

ฝึกฝนพัฒนา 

พุทธศาสนาถือว่า มนุษย์เป็นสัตว์ที่มีศักยภาพที่จะฝึกได้ และต้องฝึก มนุษย์จะ

ประเสริฐสุดด้วยการฝึก มนุษย์ที ่ไม่ฝึกเลยจะต่ำต้อยกว่าสัตว์ในทุกด้าน  

ชาวพุทธแท้ตอ้งม ี“โพธิสัทธา” คือเชื่อมั่นในศักยภาพท่ีจะเป็นพุทธะ คือเป็นผู้ตื่นรู้

ได้ด้วยการฝึก มนุษย์ต้องเชื่อม่ันในตนเอง ไม่ใช่ฝากความหวังไวก้ับสิ่งนอกตัว 

11. เป็นศาสนาแห่ง

การศึกษา 

พุทธศาสนาถือว่าชีวิตที่ดีงาม คือชีวิตแห่งการศึกษาบนฐานของ “มรรคมีองค์ 8” 

ซึ่งประมวลลงได้ในการศึกษา 3 ด้าน ได้แก่ ศีล (วาจา การงาน และเลี้ยงชีพชอบ) 

สมาธิ (มีความเพียรพยายาม มีสติ และสมาธิที่ชอบ) และ ปัญญา (มีความเห็น 

และความคิดในทางที่ชอบ) หลักปฏบัิตใินพุทธศาสนาจึงเรียกชื่ออีกอย่างหนึ่งว่า 

การศึกษา หรือ ไตรสิกขา 

12. ให้ความสำคญัท้ัง

ปัจจัยภายในและ

ปัจจัยภายนอก 

จุดเร่ิมตน้สำคัญท่ีนำไปสู่การศึกษาตามหลักมรรคมีองค์ 8 คือ (1) ปัจจัยภายใน

เฉพาะตัวบุคคล ได้แก่การรู้จักคิด คิดวิเคราะห์เป็น (เรียกว่า โยนิโสมนสิการ) 

และ (2) ปัจจัยภายนอก ได้แก่การมีกัลยาณมิตร มีครูอาจารย์ มีแหล่งความรู้ 

ฯลฯ ซึ่งให้คำแนะนำและตัวอย่างที่ถูกต้อง (เรียกว่า ปรโตโฆสะ) ทั้งสองอย่าง

เกือ้กูลกัน 

  



 199 
วารสารจันทรเกษมสาร ปีที่ 27 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม–ธันวาคม 2564 

Journal of Chandrakasemsarn Vol. 27, No. 2, July-December 2021 

ตารางที่ 1 (ต่อ) 

ลักษณะสำคัญ ความหมาย/สาระสำคัญ 

13. สอนให้ต่ืนตัวด้วย

ความไม่ประมาท 

ก่อนปรินิพพาน พระพุทธองค์ทรงตรัสเตือนภิกษุทั ้งหลายให้ “ยังความไม่

ประมาทให้ถึงพร้อม” ความไม่ประมาท คือการไม่ผัดเพี้ยน ไม่ละเลย ไม่นิ่งเฉย 

ไม่เฉื ่อยชา มีความกระตือรือร้นในการทำกิจหน้าที ่ ความไม่ประมาทเป็น 

“ตัวกระตุน้” ให้มีการปฏบัิตติามหลักธรรม 

14. สอนให้เห็นทุกข์แตย่ัง

เป็นสุขได้ หรือทุกข์เพ่ือ

เห็น แต่สุขเพื่อเป็น 

พุทธศาสนามองโลกและชีวิตตามเป็นจริง ทุกข์มีจริง แต่ไม่ใช่เพื่ อหลีกหนี 

หากแต่ต้องรู้เท่าทันว่าอะไรคือเหตุ รู้เหตุแล้วก็ละเสีย ความรู้นี้จะทำให้จิตใจ

ปลอดโปร่งเป็นอิสระด้วยปัญญา ไม่มีทุกข์บีบคั้น “รู้เท่าทันความทุกข์ จึงมี

ความสุขท่ีสมบูรณ์” 

15. มุ่งประโยชน์สุขเพื่อ

มวลชน 

พระพุทธองค์ประกาศหลักคำสอนเพื่อประโยชน์สุขของคนหมู่มาก เมื่อเริ ่มส่ง

สาวกไปประกาศศาสนาพระพุทธองค์ทรงย้ำว่า “เธอทั้งหลายจงจาริกไป เพื่อ

ประโยชน์เกือ้กูลแก่พหูชน เพื่อความสุขแก่พหูชน เพื่ออนุเคราะห์ชาวโลก” 

ท่ีมา: สรุปใจความจาก พระพรหมคุณาภรณ์, 2558 

 

 ผูเ้ขียนใคร่จะสรุปตรงนีว้่า ในจำนวนลักษณะ 15 ประการนี้ ลักษณะต่อไปนีเ้ป็นลักษณะ

เด่นเป็นพิเศษ และเอือ้ต่อการสร้างเสริมสุขภาวะโดยตรง คือ 

 1. ความเชื่อเรื่องกรรม - คนจะชั่วจะดีอยู่ที่การกระทำ คนจะมีสุขภาพดีหรือไม่ดีอยู่ที่

การกระทำ คือพฤติกรรมของเขาเอง 

 2. การเน้นปัญญา - แม้จะยอมรับความสำคัญของศรัทธา รวมทั้งศีลและสมาธิ แต่

ปัญญาคือสุดยอดของธรรมทั้งปวง ปัญญาขั้นสูงสุดคือปัญญารู้สิ่งทั้งหลายตามเป็นจริง ตามเหตุ

ปัจจัย ความรูเ้ข้าใจในเหตุปัจจัยของสิ่งทั้งหลาย นำไปสู่สุขภาวะทางปัญญา 

 3. การมองสิ่งทั้งหลายตามความสัมพันธ์แห่งเหตุปัจจัย - สิ่งทั้งหลายไม่มีอะไรมีอยู่

เป็นอยู่ได้ตามลำพัง แต่องิอาศัยกันและกัน และเป็นไปตามเหตุปัจจัย สุขภาพดีหรือไม่ดีไม่ใช่สิ่งที่

ลอยมาในอากาศ แต่มเีหตุปัจจัยของมัน ความรูเ้หตุปัจจัยของสุขภาพจะนำไปสู่พฤติกรรมสุขภาพ

ที่ดไีด้ หรอืการมชีีวติที่มีสุขภาวะ 
 4. การเน้นความสำคัญของการศึกษา - ชีวิตที่ดีงาม คือชีวิตแห่งการศึกษาและการ

ฝึกฝน มนุษย์เป็นสัตว์ที่ฝึกได้ สุขภาพของมนุษย์ก็เป็นสิ่งที่เรียนรู้และฝึกฝนเอาได้ และต้องฝึก 

การฝึกฝนที่ประเสริฐ คือฝึกฝนในเรื่องศลี สมาธิ ปัญญา ซึ่งเป็นรากฐานของสุขภาวะที่ 4 ด้าน 
 5. การเน้นความไม่ประมาท – ชีวิตที่ประเสริฐคือชีวิตที่ดำรงอยู่ด้วยความไม่ประมาท 

ถ้าดำรงชีวติด้วยความไม่ประมาทเพียงอย่างเดียวก็เพียงพอที่จะทำใหห้่างไกลจากโรคภัยได้ 



 200 
วารสารจันทรเกษมสาร ปีที่ 27 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม–ธันวาคม 2564 

Journal of Chandrakasemsarn Vol. 27, No. 2, July-December 2021 

  การมุ่งอิสรภาพ – อิสรภาพที่แท้จริงเกิดจากการฝึกตนที่จะไม่ยึดติดในสิ่งทั้งหลาย 

จนกระทั่งรู้แจ้งความจริงของสิ่งเหล่านั้น จิตก็หลุดพ้นเป็นอิสระ จิตที่เป็นอิสระคือจิตที่เป็นสุข 

(สุขภาวะทางจติ) ไม่ว่าจะอยู่ที่ไหน หรอืทำอะไร 
 

4. พุทธธรรมที่เอื้อต่อการสร้างเสริมสุขภาวะ 

 ได้กล่าวในตอนต้นแล้วว่า สุขภาพ หรือ สุขภาวะ หมายถึงภาวะของมนุษย์ที่สมบูรณท์ั้ง  

4 ด้าน คือทางกาย ทางจิต ทางปัญญา และทางสังคม เชื่อมโยงกันเป็นองค์รวมอย่างสมดุล  

ความสมบูรณ์ทางกายอาจวัดได้จากการมีสุขภาพแข็งแรง ปราศจากความเจ็บป่วยทางจิตวัดได้ 

จากการมีจิตใจมั่นคงเบิกบาน ปราศจากความตึงเครียดขุ่นมัวซึมเศร้า ทางปัญญาวัดได้จาก 

การรู้เท่าทันสภาพความเป็นไปของสิ่งทั้งหลาย มีเหตุมีผล และทางสังคมวัดได้จากการที่คน 

ในสังคมมีความสัมพันธ์ที่ดตี่อกัน ปราศจากความขัดแย้งและความรุนแรงทุกรูปแบบ 

 คำถามในที่นี้คือ ในพุทธศาสนามีหลักธรรมอะไรบ้างที่เอื้อต่อการสร้างเสริมสุขภาวะทั้ง  

4 ด้านนี ้? 

 ถ้าเราถือว่า ธรรมกับวินัยซึ่งเป็นแก่นของพระพุทธศาสนา ที่มุ่งเพื่อประโยชน์เกื้อกูล 

และความสุขของหมู่ชน เราก็อาจตอบคำถามข้างต้นได้อย่างกว้าง ๆ ว่า ธรรมและวินัยทั้งหมด 

ในพุทธศาสนานั่นแหละคือสิ่งที่เอื้อต่อการสร้างเสริมสุขภาวะ ธรรมวินัยบางข้ออาจเอื้อต่อ 

การสร้างเสริมสุขภาวะโดยตรง แต่บางข้ออาจจะเอื้อโดยทางอ้อม อย่างไรก็ตาม คำตอบเช่นนั้น 

ไม่เป็นประโยชน์ในทางปฏิบัติเท่าที่ควร ทั้งนี้เพราะธรรมและวินัยในพุทธศาสนานั้นมีมากมาย  

ดังที่กล่าวแล้วข้างต้น เป็นการยาก (หรืออาจเป็นไปไม่ได้เลย) ที่ผู้ซึ่งได้ศึกษาพุทธธรรมมาน้อย 

จะเลือกมาปฏิบัติได้ถูก 

 หลังจากสำรวจดูธรรมที่จัดเป็นหมวด ๆ ทั้งหมดซึ่งรวบรวมไว้ใน พจนานุกรมพุทธศาสตร์  

ฉบับประมวลธรรม (พระพรหมคุณาภรณ์, 2559) ผู้เขียนเห็นว่า มีธรรมหมวดหนึ่งที่ความสอดคล้อง 

โดยตรงกับการสร้างเสริมพัฒนาสุขภาวะทั้ง 4 ด้าน ที่เราขับเคลื่อนกันอยู่ทุกวันนี้ ธรรมหมวดนี้  

คือ ภาวนา 4 

 ในคัมภีร์อังคุตตรนิกาย ปัญจกนิบาต (พระไตรปิฎกเล่ม 22 ข้อ 79 หน้า 121) กล่าวถึง 

ภาวนา 4 ว่าประกอบด้วย กายภาวนา สีลภาวนา จติตภาวนา และ ปัญญาภาวนา3 

 ก่อนอื่นขอให้ทำความเข้าใจว่า ภาวนา ในพุทธศาสนาไม่ได้หมายถึงการสวดหรือตั้งจิต 

อธิษฐาน เพื่อใหส้ิ่งทีป่รารถนาเกิดขึ้น ดังที่เข้าใจและพูดกันทั่วไป เช่น “ผม/ดิฉัน ขอภาวนาให้ท่าน 

 
3 ความจริง ภาวนา ที่แบ่งเป็น 2 ก็มี แบ่งเป็น 3 ก็ม ีภาวนา 2 ได้แก่ สมถภาวนา และ วปิัสสนาภาวนา ส่วนภาวนา 3 ได้แก่ บริกรรมภาวนา 

อุปจารภาวนา และ อัปปนาภาวนา เนื่องจากภาวนาที่แบ่งเป็น 2 และ 3 มีความหมายคาบเกี่ยวกับจิตตภาวนาและปัญญาภาวนา ซึ่งรวมอยู่

ใน ภาวนา 4 อยู่แล้ว ดังน้ันในที่น้ีผู้เขียนจึงเลือกเสนอเฉพาะ ภาวนา 4 เพราะเห็นว่ามีนัยสำคัญต่อ การพัฒนาสุขภาวะครบท้ัง 4 ด้าน ผู้สนใจ

ความหมายของ ภาวนา 2 และ ภาวนา 3 โปรดดู พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม โดย พระพรหมคุณาภรณ์ (2559) 



 201 
วารสารจันทรเกษมสาร ปีที่ 27 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม–ธันวาคม 2564 

Journal of Chandrakasemsarn Vol. 27, No. 2, July-December 2021 

มีสุขภาพแข็งแรง” ฯลฯ แต่ในพุทธศาสนา ภาวนา หมายถึงการกระทำอย่างใดอย่างหนึ่งหรือ 

ทุกอย่างต่อไปนี้ คือ การเจริญ, การทำให้เป็นให้มีขึ้น, การฝึกอบรม, การพัฒนา ความหมาย 

เหล่านี ้ตรงกับคำในภาษาอังกฤษว่า Growth, Cultivation, Training, Development (พระพรหม 

คุณาภรณ ์ป. อ. ปยุตฺโต, 2559: 70) 

 ความหมายของภาวนาทั้ง 4 ด้านที่ให้ไว้ต่อไปนี้ เริ่มจากความหมายตามพจนานุกรม 

พุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม (พระพรหมคุณาภรณ์, 2559: 88) แล้วตามด้วยคำอธิบาย 

เพิ่มเติมโดยผูเ้ขียน เป็นการขยายความตามที่เห็นว่าสอดคล้องกับการสร้างเสริมสุขภาวะแต่ละด้าน 

 1) กายภาวนา (Physical Development) หมายถึง “การเจริญกาย, พัฒนากาย, การฝึก 

อบรมกาย ให้รู้จักติดต่อเกี่ยวข้องกับสิ่งทั้งหลายภายนอกทางอินทรีย์ทั้งห้าด้วยดี  และปฏิบัติ 

ต่อสิ่งเหล่านั้นในทางที่เป็นคุณ มิให้เกิดโทษ ให้กุศลธรรมงอกงาม ให้อกุศลธรรมเสื่อมสูญ,  

การพัฒนาความสัมพันธ์กับสิ่งแวดล้อมทางกายภาพ”  

 ความหมายของกายภาวนาทั้งหมดที่ให้ไว้ข้างต้นครอบคลุมการกระทำทุกอย่าง ที่จะ 

ส่งผลดีต่อสุขภาพกาย สาระสำคัญของกายภาวนา คือ ไม่ว่าจะทำอะไร สิ ่งที ่ทำนั ้นต้องไม่ 

ก่อให้เกิดโทษต่อร่างกาย ไม่ว่าจะเป็นการบริโภคอาหาร การเคลื่อนไหวร่างกายในการทำงาน 

หรอืในการออกกำลังกาย และการติดต่อสัมพันธ์กับสิ่งแวดล้อม ผ่านทางอินทรีย์ทั้งห้า คือ ตา หู  

จมูก ลิน้ และกายสัมผัส 

 ในที่นี้จะขอเน้นพุทธธรรมข้อหนึ่งที่เอื้อต่อการพัฒนากาย (กายภาวนา) โดยตรง และ 

ผู้เขียนเห็นว่าเหมาะกับยุคปัจจุบันที่กระแสบริโภคนิยมมีอิทธิพลต่อชีวิตของคนทั่วไป ธรรมข้อนี้  

คือ โภชเนมัตตัญญุตา ตามความหมายของศัพท์คำนี้หมายถึง ความรู้จักประมาณในการบริโภค 

อาหาร ธรรมข้อนี ้จ ัดเป็น 1 ใน 3 ของข้อปฏิบัติหรือทางดำเนินชีว ิตที ่ไม่ผิด ซึ ่งเร ียกว่า  

อปัณณกปฏิปทา4 ความรู ้จักประมาณในการบริโภคอาหาร หมายถึงการกินอาหารโดยยึด 

วัตถุประสงค์ที่แท้จริงของการกินเป็นหลัก ในทัศนะของพุทธศาสนาวัตถุประสงค์ที่แท้จริงของ 

การกินอาหาร คือ การกินเพื ่อหล่อเลี ้ยงให้ร ่างกายดำรงอยู ่ได้อย่างผาสุก มิใช่กินเพื่อ 

ความสนุกสนานมัวเมา หรือเพราะการเสพติดในรสชาติของอาหาร ถ้ายึดวัตถุประสงค์ของ 

การกินเช่นนี้เป็นหลักปฏิบัติแล้ว เรื่องอื่น ๆ เช่น ชนิดของอาหาร รสชาติ และปริมาณของอาหารที่กิน  

 
4 อปัณกปฏิปทา คือข้อปฏิบัติหรือทางดำเนินชีวติที่ไม่ผดิ ประกอบด้วย (1) อนิทรียสังวร การสัมพันธ์กับสิ่งแวดล้อมภายนอกตัว

เรา โดยมีสติกำกับมิให้กิเลสครอบงำจิตใจ แต่ให้รับรู้อารมณ์ต่าง ๆ ตามความเป็นจริงและเกิดกุศลธรรม (2) โภชเนมัตตัญญุตา 

ความรู้จักประมาณในการกินอาหาร ประเด็นสำคัญของข้อนี ้คือ การกินเพียงเท่าที่ต้องการเพื่อหล่อเลีย้งร่างกายให้ผาสุก จะได้มี

พลังประกอบกิจที่เป็นกุศลได้อย่างผาสุก และ 3) ชาคริยานุโยค ความเพียรพยายามในการทำหน้าที่การงาน รวมทั้งการปฏิบัติ

ธรรม โดยตื่นรู้อยู่เป็นนิตย์ ไม่เห็นแก่นอน ทำใจให้เบิกบานอยู่เสมอ (ดู สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ ป. อ. ปยุตฺโต, 2561) 



 202 
วารสารจันทรเกษมสาร ปีที่ 27 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม–ธันวาคม 2564 

Journal of Chandrakasemsarn Vol. 27, No. 2, July-December 2021 

ก็จะได้รับการเอาใจใส่และจัดการอย่างเหมาะสมไปโดยปริยาย ดังนั้นธรรมที่ว่าด้วยความรู้จัก 

ประมาณในการบริโภคอาหารนีจ้งึใชไ้ด้กับบุคคลทั่วไป ไม่ว่าจะเป็นบรรพชิตหรอืคฤหัสถ์ก็ตาม 

 ความรู้จักประมาณในการบริโภคอาหารมีผลต่อสุขภาวะทางกายโดยตรง ผลที่สำคัญ 

อย่างหนึ่งคือจะช่วยลดความเสี่ยงต่อภาวะอ้วนได้มาก ในปัจจุบันภาวะอ้วนในประชาชนไทย 

มีแนวโน้มสูงขึ้น ดังที่แสดงให้เห็นในรายงานการสำรวจสุขภาพประชาชนไทยโดยการตรวจร่างกาย  

พ.ศ. 2557 ตามรายงานดังกล่าว ร้อยละ 37.5 ของประชากรอายุ 15 ปี ขึ้นไปมีภาวะอ้วนเพิ่มขึ้น 

จากการสำรวจในปี 2551-2552 ซึ่งมีความชุกของภาวะอ้วนร้อยละ 34.7 (วิชัย เอกพลากร  

(บรรณาธิการ), 2552, 2557) ภาวะอ้วนหรือการมีน้ำหนักเกินเป็นสาเหตุสำคัญอย่างหนึ่งของ 

ปัญหาทางสุขภาพของคนจำนวนมาก เช่น โรคเบาหวาน โรคหัวใจ ดังนัน้ โภชเนมัตตัญญุตา นี้จึง 

เป็นธรรมที่เหมาะและควรนำมาใช้ “เตือนสติ” ก่อนการกินอาหารทุกครั้ง เหมือนดังข้อความที่ให้ไว้ 

ในบท “อภณิหปัจจเวกขณวิธี” ซึ่งพระภิกษุใช้พิจารณาเพื่อเตือนตัวเองก่อนฉันภัตตาอาหารทุกครั้ง  

บท อภณิหปัจจเวกขณวิธี เป็นบทสวดภาษาบาลีสั้น ๆ มีใจความสำคัญดังนี้ 

เราขอพิจารณาให้ดีก่อนแล้วจึงจะฉันอาหารบิณฑบาต การฉันอาหารต่อไปนี้ไม่ใช่ 

เพื่อความเอร็ดอร่อยเพลิดเพลิน สนุกสนานมัวเมา หรือเพื่อทำให้ร่างกายสวยงาม  

แต่เพื ่อให้ร่างกายดำรงอยู่ได้ โดยปราศจากความไม่สบายอันเกิดจากความหิว 

กระหาย และเพื่อป้องกันความไม่สบายอย่างอื่นด้วย จะได้เกื้อกูลแก่การประพฤติ 

พรหมจรรย์ คือการดำเนินชีวิตตามแนวทางอันประเสริฐ เราจะได้ดำรงชีวิตและ 

ปฏิบัติหน้าที่ไปได้อย่างผาสุก 
ท่ีมา: ถอดใจความโดยผู้เขียน จากบท อภณิหปัจจเวกขณวิธี 

 

 บทพิจารณาข้างตน้นีมุ้่งให้ภกิษุใช้พิจารณาก่อนเริ่มฉันอาหารบิณฑบาตก็จรงิ แต่บุคคล 

ทั่วไปสามารถนำไปปฏิบัติได้โดยไม่จำกัด เพราะจะเป็นการเตือนตัวเองให้คำนึงถึงจุดมุ่งหมาย 

ทีแ่ท้จรงิของการบริโภคอาหาร การทำเช่นนี ้จะเป็นคุณแก่สุขภาพกายของผูบ้ริโภคอย่างมาก 

 2) สีลภาวนา (Moral Development) หมายถึง “การเจริญศลี, การพัฒนาความประพฤติ,  

การฝึกอบรมให้ตั้งอยู่ในระเบียบวินัย ไม่เบียดเบียนหรือก่อความเดือดร้อนเสียหาย อยู่ร่วมกับ  

ผูอ้ื่นได้ดว้ยดี เกือ้กูลแก่กัน” 

 อาจกล่าวอีกนัยหนึ่งได้ว่า สีลภาวนา คือการฝึกตนให้เป็นคนมีระเบียบวินัย เพราะศีล 

กับวินัยแม้จะไม่ใช่สิ่งเดียวกัน แต่ก็มีวัตถุประสงค์คล้ายกัน ทั้งศีลและวินัยต่างก็มุ่งเพื่อฝึกอบรม 

ให้ปัจเจกบุคคลเป็นผู้ที่มีพฤติกรรมเป็นปกติ คนมีศีลคือคนที่ปกติด้วยการเว้นจากการกระทำที่ 

ผิดปกติ นั่นคือไม่ทำการที่เป็นการเบียดเบียนตนเองและผู้อื่น มีความสัมพันธ์ที่ปกติดีกับผู้อื่น  



 203 
วารสารจันทรเกษมสาร ปีที่ 27 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม–ธันวาคม 2564 

Journal of Chandrakasemsarn Vol. 27, No. 2, July-December 2021 

(ศีล แปลว่าปกติ) การปฏิบัติตามศีล (สมาทานศีล) จึงส่งผลดีในทางบวก ทั้งแก่ตัวผู้ปฏิบัติเอง 

และแก่หมู่คณะหรอืสังคมไปพร้อมกันด้วย 

 ในพุทธศาสนา ศีลแต่ละข้อเป็น “สิกขาบท” คือ ข้อที่พึงศึกษาให้เข้าใจแล้วปฏิบัติตาม  

เวลาเราสมาทานศลี เช่น ศลี 5 ขอ้ที่ 1 เรากล่าว (ตามพระที่ “ใหศ้ลี”) ว่า ปาณาติปาตา เวระมะณี  

สิกขาปะทัง สะมาทิยามิ “ข้าพเจ้าขอสมาทาน สิกขาบท คือเว้นจากการฆ่าสัตว์ที่มีชีวิต” ในศีล 

ข้อที่ 2-5 เราก็กล่าวสมาทานเช่นเดียวกัน ดังนั้นในความหมายที่ถูกต้อง การสมาทานศีลก็คือ 

การรับเอาสิกขาบทแต่ละข้อมาศึกษา เพื ่อให้เข้าใจและเห็นโทษของการละเมิด พร้อมทั ้ง 

ประโยชน์ของการปฏิบัติตามสิกขาบทข้อนัน้ ๆ 

 ประเด็นสำคัญที่ต้องการเน้นในที่นี้คือ ผลของการปฏิบัติตามศีล เช่น ศีล 5 จะทำให้ 

บุคคลเว้นจากการเบียดเบียนหรือก่อความเดือดร้อนเสียหายแก่ผู้อื่น  ซึ่งเป็นปัจจัยสำคัญของ 

การอยู่ร่วมหรือสัมพันธ์กับผู้อื่นได้อย่างราบรื่นเป็นปกติ โดยนัยนี้จึงสรุปได้ว่า ศีลภาวนาเป็น 

ปัจจัยสำคัญที่จะให้บุคคลมีสุขภาวะทางสังคมที่ดี ขณะเดียวกัน สังคมที่คนส่วนใหญ่มีศีลก็เป็น 

สังคมสุขภาวะ (Healthy Society) ด้วย 

 3) จติตภาวนา (Mental Development) หมายถึง “การเจรญิจิต, พัฒนาจิต, การฝึก 

อบรมจิตใจให้เข้มแข็งมั่นคง เจริญงอกงามด้วยคุณธรรมทั้งหลาย เช่น มีเมตตากรุณา มีฉันทะ  

ขยันหมั่นเพียร อดทน มีสมาธิ และสดชื่นเบิกบาน เป็นสุขผ่องใส เป็นต้น”  

 การพัฒนาจติใหม้ีคุณสมบัติตามทีก่ล่าวข้างตน้นี ้อาจแบ่งเป็น 2 ระดับ คือ 

  (1) ในระดับทั่วไป เป็นการฝึกอบรมจิตใจให้เจริญงอกงามด้วยคุณธรรม อันจะทำ 

ให้มีจิตใจสงบ มั่นคง ไม่เอนเอียง เบิกบาน ผ่องใสและเป็นสุข เช่น ฝึกฝนพัฒนาจิตใจให้เป็นคนมี  

พรหมวิหารธรรม คือมีจิตเมตตา กรุณา มุทิตา อุเบกขา และมี อิทธิบาทธรรม ในการทำกิจต่าง ๆ  

ในชีวติประจำวัน คือมี ฉันทะ รักในสิ่งที่ทำ วิรยิะ ทุ่มเทพากเพียรในสิ่งที่ทำ จิตตะ เอาใจใส่ฝักใฝ่ 

ในสิ่งที่ทำ ไม่โลเล, และ วิมังสา ใช้ปัญญาวิเคราะห์หาเหตุผลในสิ่งที่ทำ เพื่อจะทำการให้ดี 

ยิ่งขึ้นไป 

  (2) ในระดับที่สูงขึ้นไป จิตตภาวนา เป็นการพัฒนาจิตให้สงบ มีสมาธิ ในพุทธศาสนา 

หลักการที่ใช้ในการฝึกจิตให้เป็นสมาธิมีหลายวิธี แต่ที่รู้จักกันทั่วไปคือ การฝึกกรรมฐาน (ในที่นี้ 

หมายถึง สมถกรรมฐาน)5 ซึ่งก็มีวิธีทำได้หลายแบบ วิธีที่ค่อนข้างแพร่หลาย คือ การใช้สติ 

กำหนดลมหายใจ ซึ่งเรียกว่า อาณาปาณสติ กระบวนการฝึกจิตให้เป็นสมาธิแบบนี้ต้องใช้สติ 

 
5 กรรมฐานที่สำคัญมี 2 อย่าง คือ สมถกรรมฐาน คือวิธีสำหรับฝึกใจให้สงบเกิดสมาธิ และ วิปัสนากรรมฐาน คือ วิธีฝึกอบรม

เจริญปัญญาให้รู้แบบเห็นแจ้งในความเป็นไปของสิ่งทั้งหลาย ตามสภาวะที่เป็นจรงิ จนจิตเป็นอิสระหลุดพ้นจากความไม่ยึดติดใน

สิ่งทั้งหลาย (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ม 2561: 16) 



 204 
วารสารจันทรเกษมสาร ปีที่ 27 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม–ธันวาคม 2564 

Journal of Chandrakasemsarn Vol. 27, No. 2, July-December 2021 

คอยกำกับ ให้จิตแน่วดิ่งอยู่กับสิ่งเดียวหรืออารมณ์เดียว คือลมหายใจเข้า-ออก ไม่ให้จิตฟุ้งหรือ 

ส่ายไปยังเรื่องโน้นทีเรื่องนีท้ี หรอืไม่มีเรื่องอื่นเข้ามาแทรก จติที่อยู่ในภาวะเช่นนี้คือจิตเป็นสมาธิ6 

 พระพรหมคุณาภรณ์ (ป. อ. ปยุตฺโต) (2557: 7) อธิบายว่าจติที่เป็นสมาธิ “มีประโยชน์ที่ 

เป็นลักษณะสำคัญ 3 ประการ” คือ 

  (1) มีพลัง จิตที่เป็นสมาธิเป็นจิตที่มีพลัง เปรียบเหมือนน้ำตกที่ไหลเทลงจากผาสูง  

ถ้าสามารถทำให้น้ำทั้งหมดไหลรวมลงโดยช่องทางเดียว ไม่ให้แตกพร่าไปหลายทิศหลายทาง  

น้ำที่ไหลลงก็จะมีพลังมาก แต่ถ้าปล่อยใหไ้หลกระจายไปหลายทิศหลายทาง พลังน้ำก็มีน้อย จิตที่ 

มีพลังเช่นนี้เป็นจิตที่พร้อมที่จะทำการทุกอย่าง ไม่ว่าจะเป็นการงานในชีวิตประจำวันหรือการใช้ 

ความคิดวิเคราะห์สิ่งใดสิ่งหนึ่ง ก็จะสามารถทำได้อย่างมีประสิทธิผล ในทางพุทธศาสนา จิตที่มี 

สมาธิเป็นจติที่ควรแก่การทำงาน (กัมมนียะ) 

  (2) ผ่องใส จติที่เป็นสมาธิเป็นจติที่แน่วดิ่งอยู่กับสิ่งเดียวหรอือารมณ์เดียว ไม่มีสิ่งใด 

มารบกวนได้ ไม่วอกแวกแปรปรวน ดังนั้นจึงผ่องใสเหมือนน้ำในสระที่ใสเพราะไม่มีสิ่งใดมากวน 

ให้ฝุ่นโคลนฟุ้งจนขุ่นมัว น้ำก็จะสงบนิ่งและใสจนสามารถมองทะลุถึงก้นบ่อได้ บุคคลที่มจีิตผ่องใส 

เช่นนีเ้ป็นผูม้ีสุขภาพจิตดี จติที่เป็นสมาธิและผ่องใสเกือ้กูลต่อการเจรญิปัญญา 

  (3) สงบเป็นสุข ข้อนี้เป็นผลเนื่องมาจากคุณสมบัติที่กล่าวแล้วใน 2 ข้อข้างต้น คือ  

เมื่อจิตมีพลังและผ่องใสไม่มีอะไรมารบกวนได้ จิตก็ไม่กระสับกระส่ายไม่วอกแวก ไม่กระวน 

กระวาย มีความสงบ เมื่อสงบเพราะไม่มีอะไรรบกวนก็เป็นสุข 

 ที่กล่าวมาข้างต้นสรุปได้ว่า จิตตภาวนา เป็นหลักธรรมที่เอื้อต่อสุขภาวะทางจิตของ 

บุคคลโดยตรง ดังนั้นจึงสมควรอย่างยิ่งที่จะนำมาเป็นแนวทางสำหรับสร้างเสริมสุขภาวะใน  

ปัจจุบัน 

 4) ปัญญาภาวนา (Wisdom Devlopment) หมายถึง “การเจริญปัญญา พัฒนาปัญญา  

การฝึกอบรมปัญญา ให้รู้เข้าใจสิ่งทั้งหลายตามเป็นจริง รู้เท่าทันเห็นแจ้งโลกและชีวิตตามสภาวะ  

สามารถทำจิตใจให้เป็นอิสระ บริสุทธิ์จากกิเลส และปลอดพ้นจากความทุกข์ แก้ไขปัญหาที่เกิดขึ้น 

ได้ดว้ยปัญญา” 

 ในพุทธศาสนาปัญญามีความหมายหลายระดับ แตอ่าจสรุปเพื่อเข้าใจง่าย ๆ เป็น 2 ระดับ  

คือ ระดับโลกิยะ กับ ระดับโลกุตระ ในระดับโลกิยะ ปัญญาหมายถึงความรู้เข้าใจในเหตุผล  

การคิดดี คิดเป็น และเห็นตรง ช่วยใหด้ำเนนิชีวิตได้เป็นปกติ แก้ปัญหาต่าง ๆ ที่ผ่านเข้ามาในชีวิต 

ได้ด้วยความรู้อย่างมีเหตุผล ในระดับโลกุตระ ปัญญาหมายถึงความรู้แจ้งในความเป็นไปตาม 

 
6 ต้องเข้าใจว่า จิตที่เป็นสมาธิไม่ใช่จิตที่อยู่เฉยหรืออยู่นิ่ง ๆ ไม่รับรู้อะไร แต่เป็นจิตที่ตื่นรู้ (Alert) และแน่วดิ่งอยู่กับสิ่งเดียว

ตลอดเวลา คือ Concentrate อยู่กับการเคลื่อนไหวของสิ่งนั้นเพียงอย่างเดียวเท่านั้น เช่น รู้ทุกการเคลื่อนไหวของลมหายใจ  

เข้า-ออก หายใจเข้า-ออกยาวก็รูว้่ายาว สั้นก็รู้ว่าสั้น 



 205 
วารสารจันทรเกษมสาร ปีที่ 27 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม–ธันวาคม 2564 

Journal of Chandrakasemsarn Vol. 27, No. 2, July-December 2021 

ธรรมดาของสังขาร คือชีวติและสรรพสิ่ง ไม่ว่าจะเป็นรูปธรรมหรอืนามธรรมก็ตาม มองเห็นความ 

เป็นไปของสิ่งทั้งหลายตามเป็นจริงว่ามีการเกิดขึ้น ตั้งอยู่และดับไป และเป็นไปตามเหตุปัจจัย 

ปัญญารู้แจง้เช่นนีจ้ะนำไปสู่ความหลุดพ้นจากการยึดมั่นถือมั่น ในสังขารทั้งหลาย นั่นคือความสุข 

ขั้นสุดยอด 

 พุทธศาสนามองว่า ปัญญาเป็นพืน้ฐานของความสุข ทั้งทางกาย ทางสังคม และทางจิต  

หมายความว่า การจะมีสุขภาวะทางกายดีต้องอาศัยปัญญา เช่น รู้ว่าสุขภาพกายเกิดจากการกิน 

อาหารโดยรู้จักประมาณ เพื่อมุ่งความเป็นอยู่โดยผาสุกมากกว่าความเอร็ดอร่อยมัวเมาในรสชาติ 

อาหาร การที่จะมีสุขภาวะทางสังคมดีก็ต้องอาศัยปัญญาที่ช่วยให้รู้เข้าใจว่าศีลเป็นข้อศึกษาที่จะ 

ให้มีการกระทำโดยไม่ละเมิดผู ้อื ่นไม่ว่าจะเป็นทางกาย ทางวาจา หรือทางจิตใจ ซึ ่งเอื ้อต่อ 

ความสัมพันธ์ที ่ราบรื ่นกลมกลืนกับผู ้อื ่น ทำให้ห่างไกลจากความขัดแย้งและความรุนแรง  

สุขภาพจิตที่ดีก็เกิดจากปัญญาเช่นกัน ผู้มีปัญญาย่อมดำเนินชีวิตด้วยความไม่ประมาท มีสติ  

และตั้งจิตมั่น ไม่หวั่นไหวในทุกสถานการณ์ มองเห็นธรรมดาของสรรพสิ่งที่ไม่เที่ยง และไม่มีตัวตน 

ที่จะยึดมั่นได้อย่างถาวร รู้ว่าสิ่งที่ได้ประสบ ไม่ว่าจะเป็นความสำเร็จ ความลม้เหลว ความสูญเสีย  

หรือปัญหาสุขภาพ ล้วนเป็นไปตามเหตุปัจจัย จิตไม่เป็นทุกข์เมื่อประสบกับสิ่งเหล่านั้น ยิ่งมีปัญญา 

ถึงขั้นว่าไม่มีอะไรที่จะยึดเป็น “ตัวกู ของกู” ได้ จิตย่อมผ่องใส เบิกบาน ไร้วิตกกังวล “ในยามได้ 

ก็ไม่หลงเพลิดเพลินดีใจ ในยามเสียก็ไม่กลัดกลุ้มเศรา้โศก” (พระไพศาล วิสาโล, 2561: 102) 

 การพัฒนาปัญญา (ปัญญาภาวนา) ในระดับโลกิยะเป็นไปได้โดยอาศัยการศึกษาอบรม 

อย่างถูกวิธี และการยึดมั่นในเหตุผล แต่ในระดับโลกุตระปัญญาสามารถพัฒนาต่อยอดจาก 

การมีศีล (สีลภาวนา) และการมีจิตที่สงบเป็นสมาธิ (จิตตภาวนา) สมาธิจะเป็นฐานอันมั่นคง 

ให้ก้าวไปสู่ปัญญาได้ คือสามารถพิจารณาสิ่งทั้งหลาย (สังขาร) จนเห็นแจ้งในสภาวะธรรม หรือ 

กฎธรรมดาของสิ่งเหล่านั้น ว่ามีการเกิดขึ้น ตั้งอยู่ และดับไป ตามเหตุปัจจัยของมัน การพิจารณา 

ในแนวนี้จะนำไปสู่ปัญญารู้แจ้ง (Insight) และเข้าใจสังขารคือชีวิตและสรรพสิ่งตามความเป็นจริง  

ปัญญาในระดับนี้ เป็นปัญญาที่รู้ในสัจธรรม (วิปัสสนาปัญญา) สามารถตัดเครื่องผูกมัดที่ทำให้ 

เกิดทุกข์ได้ เป็นสุดยอดของธรรมทั้งปวง (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์, 2561) 

 ประเด็นที่ใคร่จะเน้นในที่นี้คือ ไม่ว่าจะเป็นระดับไหน ถ้าปฏิบัติได้ตรงตามจุดประสงค์  

ปัญญาภวนา ก็เป็นหลักธรรมที่มีผลดีต่อการมีสุขภาวะ นี่เป็นสุขภาวะทางปัญญา ซึ่งเป็นหนึ่งใน 

สุขภาวะทั้ง 4 ด้าน พุทธศาสนาถือว่า สุขภาวะทางปัญญาเป็นฐานของสุขภาวะทุกด้าน 

 ที่กล่าวมาทั้งหมด ผูเ้ขียนเห็นว่า มีความสอดคล้องกันอย่างลงตัว ระหว่างหลักพุทธธรรม 

เรื่องภาวนา 4 กับสุขภาวะที่พึงปรารถนาทั้ง 4 ด้าน อันเป็นเป้าหมายของการสร้างเสริมสุขภาพ 

สำหรับคนไทยและสังคมไทย ความสอดคล้องกันนีอ้าจแสดงให้เห็นในตารางต่อไปนี้ (ตารางที่ 2) 
 



 206 
วารสารจันทรเกษมสาร ปีที่ 27 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม–ธันวาคม 2564 

Journal of Chandrakasemsarn Vol. 27, No. 2, July-December 2021 

ตารางที่ 2: ความสอดคล้องกันระหว่างสุขภาวะทั้ง 4 ด้าน กับหลักพุทธธรรมเรื่องภาวนา 4 

สุขภาวะ 4 ด้าน ภาวนา 4 

1. ส ุขภาวะทางกาย – การมีร ่างกายแข็งแรง 

ปราศจากความเจ็บป้วย ด้วยการกินอาหารโดยรู้จัก

ประมาณ สมดุล และออกกำลังกายอย่างเหมาะสม 

ห่างไกลจากสิ่งเสพติดท่ีทำให้เกิดโทษต่อร่างกาย 

1. กายภาวนา – พัฒนาร่างกายด้วยการทำสิ ่งที่ 

ไม่เกิดโทษแก่สุขภาพ เฉพาะอย่างยิ่งกินอาหารโดยรู้จัก

ประมาณและยึดวัตถุประสงค์แท้จริงของการกินเป็นหลัก 

อยู ่ในสิ ่งแวดล้อมที ่ด ี มุ ่งการเป็นอยู่ที่ผาสุกของ

ร่างกาย เพื่อจะได้ทำการงานได้อย่างเต็มสมรรถนะ 

2. สุขภาวะทางสังคม – การมสีัมพันธภาพท่ีราบร่ืน

กลมกลืนทั้งในระดับครอบครัว ชุมชน และสังคม  

อยู่ในสังคมที่ดีงาม ได้รับความเคารพและความเอื้อเฟื้อ

เกื้อกูล ปลอดพ้นจากการข่มเหงรังแก เอารัดเอาเปรยีบ 

ดูหมิ่นเหยยีดหยาม 

2. สีลภาวนา – พัฒนาความประพฤติ ฝึกตนให้มี

ระเบียบวินัย ไม่เบียดเบียนหรือก่อความเดือดร้อน

เสียหาย อยู่ร่วมกับผู้อื่นได้ด้วยดี เกื้อกูลแก่กัน รักษาศีล

และมีวินัยในตนเองเป็นนิจ 

3. สุขภาวะทางจิต – มีจิตที่ปลอดจากความเครียด

ไม่วติกกังวล ไม่ขุ่นมัว มใีจสงบเย็น มคีวามคิดบวก  

3. จิตตภาวนา – พัฒนาจิตให้แข็งแรงมั่นคง และ

เบิกบานในทุกสถานการณ์ ด้วยการเจริญสมาธิ  

เพื่อให้จิตตัง้มั่น ไม่วอกแวกหวั่นไหวแมถู้กรบกวนด้วย

อารมณต์่าง ๆ 

4. สุขภาวะทางปัญญา – การมีความรู้ มีเหตุผล 

คิดดี คิดเป็น และเห็นตรง สามารถวางจิตวางใจได้

อย่างถูกต้อง ช่วยให้ดำเนินชีวิตได้อย่างเป็นปกติสุข 

ท้ังกายและทางใจ 

4. ปัญญาภาวนา – พัฒนาให้มีความรู้และมีเหตุผล

ในการดำเนินชีวิต ยกระดับปัญญาให้รู ้เข ้าใจสิ่ง

ทั ้งหลายตามเป็นจริง เห็นแจ้งในสภาวะธรรม คือ

เข้าใจกฎธรรมดาของสิ่งต่าง ๆ จนจิตเป็นอิสระและ

อยู่เหนอืโลกธรรมท้ังปวง 
 

5. อภิปรายสรุป: สู่การสร้างเสริมสุขภาวะแนวพุทธ 

 ในบทความนี้ ผู้เขียนพยายามชี้ให้เห็นว่า หลักพุทธธรรมเรื่องภาวนา 4 สอดคล้องกับ 

หลักการสร้างเสริมสุขภาวะทั้ง 4 ด้าน ที่หน่วยงานและองค์กรทางสุขภาพทั้งหลายขับเคลื่อนกัน 

อยู่ในปัจจุบัน ประเด็นที่น่าจะได้อภิปรายเพิ่มเติมในที่นี้มี 2 เรื่อง คือ (1) ในทางปฏิบัติเราจะใช้ 

ประโยชน์ภาวนาทั้ง 4 ด้านนี้สร้างเสริมสุขภาวะได้อย่างไร และ (2) คนไทยทั่วไปน่าจะได้รับ 

อานิสงส์จากภาวนาทั้ง 4 ด้านนีอ้ย่างไร  

 ประเด็นแรก การนำภาวนา 4 มาใช้ในการปฏิบัติอาจทำได้ดังนี้ 

 (1) กายภาวนา – ในการพัฒนาทางร่างกายผู้ปฏิบัติอาจทำได้ทุกอย่างที่มีจุดมุ่งหมาย 

เพื่อให้ร่างกายแข็งแรง เป็นปกติ ปราศจากความเจ็บป่วย ดังนัน้กิจกรรมทางกายทุกชนิด ไม่ว่าจะ 

เป็นการเคลื่อนไหวด้วยการออกกำลัง การพักผ่อน การกินอาหารที่ดี และการสร้างสิ่งแวดล้อม 

ที่เอื ้อต่อสุขภาพ ล้วนเป็นสิ่งที่ควรทำ แต่ไม่ว่าจะทำอะไร พุทธศาสนาเน้นความพอดี หรือ 



 207 
วารสารจันทรเกษมสาร ปีที่ 27 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม–ธันวาคม 2564 

Journal of Chandrakasemsarn Vol. 27, No. 2, July-December 2021 

ความรู้จักประมาณ เพราะกิจกรรมที่ดี ถ้ามากเกินไปก็อาจจะกลายเป็นโทษได้ พุทธศาสนา 

เน้นเป็นพิเศษเรื่องความพอดีในการบริโภคอาหาร ดังนั้นทุกครั้งที่กินอาหารจะต้องมีสติ ตระหนักรู้ 

ในจุดมุ่งหมายของการกิน ว่าต้องกินเพื่อบำรุงร่างกายให้เป็นอยู่และปฏิบัติภารกิจได้อย่างผาสุก  

ไม่ใช่เพื่อความเพลิดเพลินมัวเมา จะได้ทุ่มเทเวลาและพลังงานกับงานในหน้าที่ได้เต็มที่ 

 (2) สีลภาวนา – ในระดับทั่วไป ผู้ปฏิบัติต้องฝึกตนให้เป็นคนมีระเบียบวินัย เริ่มตั้งแต่ 

ระเบียบวินัยในเรื่องการอยู่การกิน การทำกิจหน้าที่ และการติดต่อสัมพันธ์กับคนรอบข้าง ในระดับ 

ที่สูงขึ้นไป ควรพยายามฝึกตนให้เป็นคนมีศีล โดยเฉพาะอย่างยิ่งศีล 5 ซึ่งต้องศึกษาให้รู้เข้าใจว่า  

การรักษาศีลคือการสร้างสุขภาวะทางสังคมให้แก่ตน เพราะการมีศีลจะทำให้มีความสัมพันธ์ 

ทางสังคมที่ราบรื่นกับผู้อื่น ทำให้ห่างไกลความขัดแย้งและความรุนแรง สังคมที่คนส่วนใหญ่ 

ปฏิบัติตามสีลภาวนาจะเป็นสังคมที่น่าอยู่ เป็นสังคมสุขภาวะ 

 (3) จิตตภาวนา – คนส่วนมากมักจะมองข้ามการฝึกฝนพัฒนาทางจิตใจ แต่ให้ 

ความสำคัญการพัฒนาทางกายเป็นหลัก การทำเช่นนั้นเป็นการพัฒนาสุขภาวะที่ไม่สมดุล เพราะ 

ชีวิตคนเรามีทั้งส่วนที่เป็นกาย (Physical) และส่วนที่เป็นจิต (Mental) กายกับจิตสัมพันธ์กันอย่าง 

แยกไม่ออก การสร้างเสริมสุขภาวะจงึต้องเน้นทั้งสองส่วน พุทธศาสนามีวิธีพัฒนาจิตที่ได้ผล คือ  

ในขั้นต้นเราควรฝึกอบรมจิตใจให้มีคุณธรรม เช่น มีพรหมวิหารธรรมและอิทธิบาทธรรม มีความอดทน  

ขยันหมั่นเพียร มุ่งม่ันและฝักใฝใ่นทางที่ดี ในระดับที่สูงขึน้ไป เราควรพัฒนาฝกึฝนให้จิตเป็นสมาธิ  

จิตจะได้สงบ ผ่องใสและเป็นสุข วิธีฝึกอาจทำได้โดยการใช้สติกำหนดลมหายใจเข้า-ออก แต่ควร 

ทำความเข้าใจวิธีปฏิบติให้ดีก่อน จะศึกษาด้วยตนเองก็ได้ แต่วิธีที่ดีกว่าคือควรมีกัลยาณมิตร  

ที่สามารถให้คำแนะนำได้ การฝึกจิตควรทำเป็นกิจวัตรประจำวัน เช่นเดียวกับการฝึกกาย ผู้รู้ 

แนะนำว่า การฝึกจิตทุกวันด้วยการทำสมาธิ ควรถือเป็นกิจวัตรที่จำเป็นสำหรับการมีสุขภาพดี  

เหมอืนการที่เราต้องกินอาหารเพื่อบำรุงสุขภาพกายทุกวัน 

 (4) ปัญญาภาวนา – การฝึกอบรมทางปัญญา ต้องเริ่มจากการศึกษาเล่าเรียนเพื่อให้ 

เกิดความรู้ มเหตุผล และมีความเห็นที่ถูกต้องในสิ่งที่ควรทำและไม่ควรทำ รู้จักคิด รู้จักใช้ปัญญา 

แก้ไขปัญหา ดำเนินการงานทั้งหลายให้เกิดผลดี เช่น มองใหเ้ห็นด้วยปัญญาว่า การพัฒนาร่างกาย 

ด้วยการกินอาหารแต่พอประมาณ การพัฒนาจิตใจให้มีคุณธรรม มั่นคงและสงบด้วยการปฏิบัติสมาธิ  

และการดำเนินชีวิตอย่างมีระเบียบวินัย มีศีล เป็นการสร้างเสริมสุขภาวะที่ถูกทาง ในระดับที่ 

สูงขึ้นไป ต้องฝึกการเจริญปัญญาโดยมุ่งทำความเข้าใจว่า สิ่งทั้งหลาย (สังขารทั้งหลาย) เป็นไป 

ตามเหตุปัจจัย การเจริญปัญญาจะช่วยให้จิตเป็นอิสระ อยู่เหนือความยึดมั่นถือมั่นอันเป็นเหตุ 

แห่งทุกข์ 

 การเสริมสร้างสุขภาวะตามแนวทางที่กล่าวนี้ อาจเรียกว่าเป็น การเสริมสร้างสุขภาวะ

แนวพุทธ ซึ่งมจีุดเด่นคือการเนน้ความสมดุลของสุขภาวะทั้ง 4 ด้าน อย่างเป็นองค์รวม 



 208 
วารสารจันทรเกษมสาร ปีที่ 27 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม–ธันวาคม 2564 

Journal of Chandrakasemsarn Vol. 27, No. 2, July-December 2021 

 ประเด็นที่สอง คำถามที่ว่า คนไทยทั่วไปน่าจะได้รับอานิสงส์จากภาวนาทั้ง 4 ด้านนี้ 

อย่างไร คำตอบในเรื่องนีค้ือ ภาวนาทั้ง 4 นี้ ใคร ๆ ก็สามารถนำไปปฏิบัติได้ ประเด็นสำคัญจึงอยู่ที่ 

การปฏิบัติ 

 ต้องยอมรับว่าการนับถือพระพุทธศาสนาชองชาวพุทธไทยส่วนใหญ่ที่สุดเป็นการนับถือ 

ที่เน้น อามิสบูชา คือมุ่งการทำบุญด้วยการให้ทานและบริจาคสิ่งของเพื่อบำรุงพระสงฆ์และ 

วัดวาอารามเป็นหลัก การนำเอาหลักธรรมไปปฏิบัติในชีวิตประจำวันจริง ๆ มีน้อย พุทธศาสนาที ่

คนนับถือแบบนีอ้าจเรียกว่า พุทธศาสนาแบบชาวบ้าน (Popular Buddhism) ซึ่งมลีักษณะสำคัญ คือ 

  1. เน้นความเชื่อเรื่องบุญ-บาป เป็นหลัก 

  2. เน้นการทำบุญด้วยการให้ทาน มากกว่าการปฏิบัติตามหลักธรรมอื่น โดยมี 

แนวโน้มที่จะหวังผลตอบแทนทางโลกหรือผลตอบแทนทางวัตถุจากการทำบุญเป็น 

หลัก มองบุญกุศลเหมือนกับเป็นสิ่งที่มีอำนาจศักดิ์สิทธิ์ ที่จะบันดาลให้ได้รับสิ่ง 

ทีต่นปรารถนา 

  3. เน้นรูปแบบมากกว่าเนื้อหา ในการทำบุญหรือการปฏิบัติศาสนกิจต่าง ๆ มักจะมี 

เรื่องของพิธีกรรมหรือรูปแบบซึ่งไม่ใช่สาระโดยตรงของพุทธธรรม เข้ามาเป็น 

ส่วนสำคัญด้วย ขณะเดียวกันก็มีความเชื่อและการปฏิบัตินอกพุทธศาสนาเข้ามา 

ปะปนอยู่ด้วย เช่น ความเชื่อและการปฏิบัติเกี่ยวกับผีและวิญญาณ บวกกับความเชื่อ 

แบบพราหมณ์ด้วย จนบางทีแยกได้ยากว่าอะไรคือพุทธธรรมแท้ อะไรไม่ใช่ 

 เมื่อเป็นเช่นนี้อาจสรุปได้ว่า ชาวไทยที่นับถือพุทธแบบชาวบ้านที่กล่าวมาข้างต้น น่าจะ 

ได้รับอานิสงส์ในด้านสุขภาวะน้อยกว่าที่ควร ผลที่อาจจะได้บ้างมักเป็นผลทางจิตใจ หรือผลทาง 

จิตวิทยา อันเกิดจากการ “มีความหวัง” ว่าจะบรรลุสิ่งที่ตนปรารถนาได้ด้วยอำนาจแห่งบุญกศุล  

(แต่จะได้ตามที่ปรารถนาหรือไม่ เป็นอีกเรื่องหนึ่ง) ผลอีกอย่างหนึ่งเป็นเรื่องของสังคม จากการที่ 

ได้มีความสัมพันธ์กับผู้อื่นในงานบุญ (ในหลายกรณีการทำบุญเป็นงานมหกรรมที่คนในชุมชนมี 

ส่วนร่วมกัน) ส่วนผลที่เป็นรูปธรรมในด้านสุขภาวะทางกายและสุขภาวะทางปัญญาคงมีน้อย เว้นแต่ 

ผูท้ี่ฝักใฝ่จริง ๆ 

 การนับถือพุทธของคนไทยอีกแบบหนึ่ง ซึ ่งเชื ่อว่าเป็นส่วนน้อย คือการนับถือแบบ  

ปฏิบัติบูชา การนับถือแบบนี้ให้ความสำคัญกับการนำเอาหลักพุทธธรรมมาใช้ในชีวิตประจำวัน 

ด้านต่าง ๆ มากกว่าเรื่องการทำบุญด้วยการบริจาคทานอย่างเดียว อย่างไรก็ตาม ผู้ที่นับถือแบบนี้ 

ไม่จำเป็นต้องปฏิเสธพิธีกรรม แต่ก็ไม่ติดอยู่กับสิ่งเหล่านั้น เนื่องจากมองว่าพิธีกรรมเป็นเพียง 

ส่วนเปลือกหรือกระพี้ ไม่ใช่แก่นแท้ของพุทธธรรม ผู้นับถือแบบนี้จำนวนมากมุ่งการฝึกจิตให้เป็น 

สมาธิ มั่นคง ขณะเดียวกันก็มุ่งพัฒนาปัญญาตามแนวทางของพุทธศาสนา คือเน้นความเข้าใจ 



 209 
วารสารจันทรเกษมสาร ปีที่ 27 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม–ธันวาคม 2564 

Journal of Chandrakasemsarn Vol. 27, No. 2, July-December 2021 

เหตุปัจจัยของสิ่งต่าง ๆ พุทธศาสนาที่คนไทยนับถือแบบนี้อาจเรียกว่า พุทธศาสนาแนวปฏิบัติ  

(Pragmatic Buddhism) 

 อย่างไรก็ตาม การนับถือพุทธศาสนาทั้งสองแบบที่กล่าวมานี้ไม่จำเป็นต้องแยกกัน 

เด็ดขาด บุคคลคนเดียวกันอาจนับถือพุทธศาสนาทั้งสองแบบควบคู่กันไปได้ การนับถือแบบอามิส 

บูชามีเรื่องวัตถุเข้ามาเกี่ยวข้องค่อนข้างมาก แต่ถ้าปฏิบัติดว้ยความเข้าใจที่ถูกต้องด้วย ก็สามารถ 

ใชอ้ามิสบูชาเป็นบันไดก้าวขึน้ไปสู่การนับถือแบบปฏิบัติบูชาได้ 

 ในวงการสงฆ์ไทยปัจจุบัน เริ่มมีการตระหนักในการที่นำเอา “ทุน” ที่มีอยู่ค่อนข้างมาก  

(ทุนปัญญา ทุนสังคม ทุนทรัพยากร และทุนบุคลากร) มาใช้ในการสร้างเสริมสุขภาวะของคนไทย 

และสังคมไทย ความเคลื่อนไหวระดับชาติที่น่าสนใจในเรื่องนี้คือการประกาศ ธรรมนูญสุขภาพ 

พระสงฆ์แห่งชาติ พุทธศักราช 2560 ซึ่งจัดทำขึ้นภายใต้มติมหาเถรสมาคม โดยความร่วมมือของ 

หน่วยงานที่เกี่ยวข้องทุกภาคส่วน ทั้งฝ่ายพุทธจักรและอาณาจักร ธรรมนูญสุขภาพพระสงฆ์  

แห่งชาต ินีไ้ด้รับฉันทามตใินการประชุมสมัชชาสุขภาพแห่งชาติ พ.ศ. 2560 

 ในการขับเคลื่อนมติสมัชชาสุขภาพนี ้นอกจากจะมีประเด็นพระสงฆ์กับการดูแลสุขภาพ 

ตนเองตามหลักพระธรรมวินัย และประเด็นเรื่องชุมชนและสังคมกับการดูแลอุปัฏฐากพระสงฆ์ 

ที่ถูกต้องตามหลักพระธรรมวินัยแล้ว ยังมีประเด็นสำคัญเกี่ยวกับบทบาทพระสงฆ์ในการเป็นผู้นำ 

ด้านสุขภาวะของชุมชนและสังคม โดยยึดหลักการสำคัญ คือใช้ทางธรรมนำทางโลก ประเด็นหลังนี้ 

คือการวางรากฐานความชอบธรรม ใหว้ัดและพระสงฆ์ได้เข้ามามีส่วนร่วมในการสร้างเสริมสุขภาวะ  

ของชุมชนและสังคมโดยตรงและจริงจังมากขึ้น 

 จะเป็นการเหมาะสมอย่างยิ่ง ถ้าสถาบันสงฆ์และองค์กรด้านสุขภาพที่มีอยู่ในปัจจุบัน  

หรือที่จะมีในอนาคต ได้นำเอาหลักภาวนา 4 ที่กล่าวถึงในบทความนี้ ไปขับเคลื่อนให้จริงจังมากขึ้น  

เพราะเรื่องนี้สอดคล้องกับแนวคิดในการสร้างเสริมสุขภาวะทั้ง 4 ด้าน ที่หน่วยงานและองค์กร 

ด้านสุขภาพอื่น ๆ ดำเนินการอยู่แล้ว ถ้าทำได้เช่นนี้งานสร้างเสริมสุขภาวะในสังคมไทยน่าจะเข้มแข็ง 

มากขึ้นไปอีก เพราะมีหลักธรรมทางพุทธศาสนามาหนุนเสริม 

 

เอกสารอ้างอิง 

พระไตรปิฎก ภาษาไทย เล่มที่ 10 ข้อ 52 สบืค้นเมื่อวันที่ 15 มีนาคม 2564 จาก  

 https://84000.org/tipitaka/read/byitem_s.php?book=10&item=52&items=1&mode=bracket 

พระไตรปิฎก ภาษาไทย เล่มที่ 22 ขอ้ 79 สืบค้นเมื่อวันที่ 25 มนีาคม 2564 จาก  

 https://84000.org/tipitaka/read/?22/79/121 

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป. อ. ปยุตฺโต). (2558). สมาธิแบบพุทธ. นครปฐม : วัดญาณเวศกวัน.  



 210 
วารสารจันทรเกษมสาร ปีที่ 27 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม–ธันวาคม 2564 

Journal of Chandrakasemsarn Vol. 27, No. 2, July-December 2021 

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป. อ. ปยุตฺโต). (2558). ลักษณะแห่งพระพุทธศาสนา. กรุงเทพฯ: เจริญดี

มั่นคงการพิมพ์. 

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป. อ. ปยุตฺโต). (2559). พจนานุกรมาพุทธสาสตร์ ฉบับประมวลธรรม  

(พิมพ์ครั้งที่ 34). กรุงเทพฯ: มูลนิธิการศกึษาเพื่อสันติภาพ พระธรรมปิฎก (ป. อ. ปยุตฺโต). 

พระไพศาล วิสาโล. (2561). สุขภาวะทางปัญญาที่เราควรรู้จัก. ใน โครงการสุขภาพคนไทย, สุขภาพ

คนไทย 2561 (หนา้ 101-102). นครปฐม: สถาบันวิจัยประชากรและสังคม มหาวิทยาลัยมหิดล. 

พระราชวรมุน,ี พระมงคลวชิรากร, พระมงคลธรรมวิธาน และ วีระศักดิ์ พุทธาศรี, ทพ. (บรรณาธิการ).  

(2560). ธรรมนูญสุขภาพพระสงฆ์แห่งชาต ิพุทธศักราช 2560. นนทบุรี: สำนักงานคณะกรรมการ 

สุขภาพแห่งชาติ. 

วิชัย เอกพลากร. (บรรณาธิการ). (2552). รายงานการสำรวจสุขภาพประชาชนไทยโดยการตรวจร่างกาย  

ครั้งที ่4 พ.ศ. 2551-2. นนทบุรี: สถาบันวิจัยระบบสาธารณสุข. 

วิชัย เอกพลากร. (บรรณาธิการ). (2557). รายงานการสำรวจสุขภาพประชาชนไทยโดยการตรวจร่างกาย  

ครั้งที ่5 พ.ศ. 2557. นนทบุรี: สถาบันวิจัยระบบสาธารณสุข. 

สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป. อ. ปยุตฺโต). (2561). พจนานุกรมาพุทธสาสตร์ ฉบับประมวลศัพท์  

(พิมพ์ครั้งที่ 31). กรุงเทพฯ: มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์. (ป. อ. ปยุตฺโต). (2560). ตามพระใหม่ไปเรียนธรรม ภาค 1-3.  

กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์ผลธิัมม์ ในเครือบริษัทเพ็ทแอนด์โฮม จำกัด. 

สำนักงานคณะกรรมการสุขภาพแห่งชาติ. (2550). พระราชบัญญัติสุขภาพแห่งชาติ 2550.  

นนทบุรี : สำนักงานคณะกรรมการสุขภาพแห่งชาติ. 

สำนักงานคณะกรรมการสุขภาพแห่งชาติ. (2559). ธรรมนูญว่าด้วยระบบสุขภาพแห่งชาติ ฉบับที่ 2  

พ.ศ. 2559. นนทบุรี: สำนักงานคณะกรรมการสุขภาพแห่งชาติ. 

สุด แสงวิเชียร, และ เสาวรส อิ ่มวิทยา. (2526). ประวัติการแพทย์และเภสัชกรรมไทย.  

ใน สารานุกรมไทยฉบับเยาวชน, เล่มที ่ 8, เรื ่องที ่ 1. กรุงเทพฯ: มูลนิธิโครงการ 

สารานุกรมไทยสำหรับเยาวชน. สืบค้นเมื่อวันที่ 30 กันยายน 2563 จาก  

 http://saranukromthai.or.th/sub/book/book.php?book=8&chap=1&page=t8-1-infodetail06.html 

Berger, P. (2008). Secularization Falsified. First Things, Feb. Accessed on June 1, 2017 

 from https://www.firstthings.com/article/2008/02/002-secularization-falsified 

Danforth, J. (2015). The Relevance of Religion: How Faithful People Can Change Politics.  

New York: Random House. 

Dukas, H. and Hoffman, B. (1989). Albert Einstein, the Human Side: New Glimpses from His  

Archives. New Jersey: Princeton University Press. 



 211 
วารสารจันทรเกษมสาร ปีที่ 27 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม–ธันวาคม 2564 

Journal of Chandrakasemsarn Vol. 27, No. 2, July-December 2021 

Nietzsche, F. (2001 [1882]). The Gay Science. Cambridge: Cambridge University Press. 

Omran, A. R. (2005). The Epidemiologic Transition: A Theory of the Epidemiology of Population  

Change. MilBank Quarterly, 83(4): 731-757. 

Sacks, J. (2011). The Great Partnership: Science, Religion, and the Search for Meaning. New York:  

Schocken Books. 

Sacks, J. (2012). “The Moral Animal”, New York Times, Dec. 23, 2012. 

Wright, R. (1995). The Moral Animal: Why We Are, the Way We Are: The New Science of  

Evolutionary Psychology. New York: Ramdom House. 


